
الثقافي
العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

ARTs & CULTURE

 خ�������م�������س
س�����ن�����وات 
ل��ل��م��ل��ح��ق 
ال��ث��ق��اف��ي



الثقافيحوار02

تصحيح العلم

ال��ذي أردت  ● في مقدّمات كتبك تتحدّث عن »علمٍ يراجع ذات���ه«، ما 
قوله بهذا المشروع؟

ر بأن العلم لا يتقدّم باليقين بل بالتصحيح. العلم الذي لا يراجع 
ّ
- أردت أن أذك

ذاته يتحول إلى نظام مغلقٍ من الطمأنينة الزائفة، يكرر أدواته من دون أن يتأمل 
في حدودها، في عالمٍ يزداد اعتمادًا على المؤشرات الكمية والمخرجات السريعة، 
يصبح واجب العلماء أن يعيدوا اكتشاف فضيلة البطء، وأن يتعاملوا مع الشك 
لا كعدوّ، بل كأداةٍ للصدق. مشروعي الفكري يقوم على فكرة أن العلم يحتاج 
إلى سلطةٍ معرفيةٍ غير  النقد يحوّله  الداخل، لأن غياب هذا  دائ��مٍ من  إلى نقدٍ 

خاضعةٍ للمساءلة.

أزمة البحث العلمي

ال��ب��ح��ث العلمي ف��ي واق��ع��ن��ا أزم���ة أخ�ل�اق أم أزم��ة  ● ه��ل م��ا يعيشه 
بنية؟

- هي في جوهرها أزم��ة بنيةٍ أخلاقيةٍ معًا، فالأخلاق لا تزدهر في ف��راغ، بل 
الترقية  ربط 

ُ
ت حين  المظاهر،  لا  النزاهة  كافئ 

ُ
ت مؤسسيةٍ  منظومةٍ  إل��ى  تحتاج 

بعدد الأوراق المنشورة لا بجودتها أو قابليتها لإعادة الإنتاج، يصبح التسرّع 
عًا لا خروجًا على القيم. في مثل 

ّ
ا متوق

ً
في النشر أو المبالغة في النتائج سلوك

 طبيعية... 
ً
هذه البيئة، تتحوّل النزاهة إلى جهدٍ استثنائي بدل أن تكون ممارسة

ترجمها إلى سياساتٍ عادلة. 
ُ
مشكلتنا ليست في غياب القيم، بل في بنيةٍ لا ت

فالأخلاق من دون نظامٍ داعمٍ تتحول إلى شعارات، والبنية من دون ضميرٍ يقظٍ 
ا بلا أثر.

ً
نتج أوراق

ُ
تتحول إلى آلةٍ ت

ثقافة النشر العلمي

 لمرضٍ أعمق أم سببٌ بذاته؟
ٌ

● المجلات المفترسة عربيًا: عرض
ثقافة  في  أعمق  لخللٍ   

ٌ
نتيجة بل   ،

ًال
منفص ليست سببًا  المفترسة  المجلات   -

تسمح   
ٌ
بيئة تنشأ  القيمة،  لا  ال��ع��دد  ه��ي  ال��غ��اي��ة  صبح 

ُ
ت فحين  العلمي،  النشر 

ق السلع. المجلة المفترسة ليست سوى مرآةٍ لهذا المنطق:  سوَّ
ُ
بتسويق العلم كما ت

هي تستجيب لطلبٍ حقيقي على النشر السريع والقبول المضمون، لكن الخطر 
لا يقف عندها، بل يمتد إلى المؤسسات التي لا تفرّق بين النشر الموثوق والنشر 
غلق المنابع 

ُ
الشكلي. لذلك، لا يكفي أن نحارب المجلات المشبوهة، بل يجب أن ن

معنى  تعريف  نعيد  وأن  والتمويل،  الترقية  سياسات  نراجع  أن  تغذيها:  التي 
»النشر المعتبر«.

زات خطر التحيُّ

● عن التحيّزات: أيّها أشدّ خطرًا في بيئتنا؟
الأخطر  لكن  النتائج،  تفسير  وفي  التحليل،  وفي  العينات،  اختيار  في  متعددة:  تحيّزات  لدينا   -
هو التحيّز البنيوي للسلطة الأكاديمية، حين تتحول الخبرة إلى سلطةٍ تمنع الاختلاف، أو حين 
يُوزَن الدليل لا بما يقول بل بمن قاله. يضاف إلى ذلك تحيّز الصمت: أن يرى الباحث الخلل في 
التحكيم أو في التوجيه، لكنه يلتزم الصمت لأن النظام لا يشجّع النقد الصريح، هذه التحيّزات لا 
عيد تشكيل الوعي العلمي نفسه، بحيث يصبح ما هو سائد هو ما يُعدّ 

ُ
تنتج أخطاءً عابرة، بل ت

صحيحًا.

الضعف المنهجي

● قلت: إن العلم »ينزف من تساهلات صغيرة«، كيف نفهم هذه العبارة؟
- العلم لا يضعف من أخطاءٍ فادحةٍ بقدر ما يضعف من تساهلاتٍ يوميةٍ متكرّرة: استخدام 
عينةٍ محدودة دون توضيح القيود، أو تفسيرٍ موسّعٍ يتجاوز ما تسمح به البيانات، أو عنوانٍ 
ل الضعف  جمِّ

ُ
 ت

ً
ابٍ يخفي هشاشة المنهج. هذه التفاصيل الصغيرة، حين تتراكم، تخلق ثقافة

ّ
جذ

ضفي الشرعية على المبالغة... إن حماية العلم لا تكون فقط بمكافحة التزييف، بل 
ُ
المنهجي وت

بمراجعة اللغة التي نصف بها نتائجنا، وباستعادة الشجاعة في قول: »هذا ما نعرفه الآن، وليس 
الحقيقة النهائية«.

الشفافية الحقيقية

● هل يكفي شعار الشفافية والعلم المفتوح لإصلاح المشهد؟
- الشفافية ضرورية لكنها ليست كافية. يمكن لأي باحث أن ينشر بياناته على موقعٍ مفتوحٍ، 
الشفافية  تهديدًا لا فرصة.  »الانكشاف«  في  ت��رى  التي  القديمة  الثقافة   حبيس 

ّ
يظل ذل��ك  وم��ع 

الحقيقية هي استعدادٌ للمساءلة، وإدراكٌ بأن مشاركة البيانات تعني الثقة في المنهج قبل الثقة 
درَج ضمن معايير الترقية والتمويل، ستتحوّل من عبءٍ 

ُ
كافأ الشفافية وت

ُ
في الأشخاص... حين ت

إلى قيمة، فالعلم المفتوح ليس نشر الملفات، بل فتح الذهن.

الزينة البلاغية

اب؟
ّ
دة في فولكلور جذ

ّ
ختزل النتائج المعق

ُ
● الإعلام العلمي: لماذا ت

ى 
ّ
تتبن تبدأ ح�ني  المشكلة  ال��دق��ة.  ع��ن  والعلم يبحث  الدهشة،  ع��ن  الإع�ل�ام بطبيعته يبحث  - لأن 

ى بعض 
ّ
ز على أسماء المجلات بدل قوة الدليل، وحين يتبن

ّ
الجامعات نفسها منطق الدعاية، فترك

م العلم لا كمنهجٍ للتحقق، بل  »روّاد الأفكار« هذا المنطق ذاته، فيُقدَّ ون ب��ـ الأكاديميين ومن يُسمَّ
كزينةٍ بلاغيةٍ لتجميل الأفكار الجاهزة.

اب. 
ّ
ا بين العلماء والكت

ً
ا صادق

ً
 لا تسويقية، ويتطلب تعاون

ٌ
 أخلاقية

ٌ
إن الإعلام العلمي مسؤولية

في زمنٍ تتسارع فيه المعرفة وتتداخل فيه حدود التخصّصات، يبرز صوتٌ عربيٌّ يسائل العلم من الداخل لا 
من الخارج،.أ.د.أسامة محمد إبراهيم، أستاذ علم النفس التربوي بجامعة سوهاج، يقدّم من خلال ثلاثيته 
الفكرية -نزاهة البحث العلمي، ومدخل إلى ما وراء العلم، ودليل النشر في مجلات علم النفس- مشروعًا 
نقديًا يهدف إلى استعادة جوهر العلم بوصفه ممارسةً أخلاقيةً قبل أن يكون مهنةً أكاديمية. وفي هذا 
أزمات  ونناقش  التلقين  من  أكثر  الإبداع  تُحفّز  تعليمية  بيئات  تطوير  أهمية  على  الضوء  معه  نُسلّط  الحوار 
البحث العلمي في العالم العربي، وتحولات النزاهة الأكاديمية، والمجلات المفترسة، وعن ضرورة أن يعود 
أسامة  الدكتور  أن  بالذكر  جدير  الأوراق..  إنتاج  مجرّد  لا  الحقيقة  عن  البحث  وهي:  الأولى،  غايته  إلى  العلم 
إبراهيم تخرّج في University of Birmingham البريطانية، وتخصص في »نظم وأساليب تعليم الموهوبين« 
ونال »جائزة خليفة التربوية للبحوث التربوية الإجرائية المبتكرة« على مستوى الوطن العربي وحصل عام 
ومنحته،  العربي،  الوطن  مستوى  على  تطبيقي«  تربوي  بحث  لأفضل  راشد  بن  حمدان  »جائزة  على   2009
بعد منافسة نزيهة، الجمعية المصرية للدراسات النفسية عام 2008 »جائزة أفضل إنتاج علمي في مجال 

علم النفس«، ويعمل خبيراً ومستشاراً في تصميم وتقييم برامج رعاية الموهوبين.

حاوره: ناصر أبو عون

غ�����ي�����اب ال���ن���ق���د 
ل�����ه إل����ى  ي�����ح�����وِّ
معرفية  سلطة 
غ����ي����ر خ���اض���ع���ةٍ 

للمساءلة

نُ��ربّ��ي  أن  ع��ل��ي��ن��ا 
ج���ي�ل�اً أك��ادي��م��ي��اً 
الإخفاق  في  يرى 
نتيجة مشروعة لا 

عيباً

ي��ب��دأ  لا  الإص��ل��اح 
بل  اللوائح..  من 
م����ن ال��ف��ل��س��ف��ة 

التي تكتبها 

م�������ا ن���ح���ت���اج���ه 
ل��ي��س س��ي��اس��ات 
جديدة.. بل رؤية 

جديدة للعلم

◄

◄

◄

◄

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

أ.د.أسامة محمد إبراهيم.. هوامش على مشروعه 
الفكري في إصلاح بيئة البحث العلمي.. عربيّاً



CULTURAL03حوار

فالمعرفة لا تفقد سحرها حين نقول ما زلنا نتحقق، 
 تقول 

ً
 إعلامية

ً
ربّي ثقافة

ُ
بل تزداد احترامًا. علينا أن ن

ق، ول��ي��س ك���ل ما  ب���ص���دق: ل��ي��س ك���ل م���ا يُ��ن��ش��ر يُ���ص���دَّ
دة في عناوينَ 

ّ
ختزل نتائج معق

ُ
ق يُثبت... حين ت يُصدَّ

��ان��ة، وح�ني يَ��س��وس »روّاد الأف��ك��ار« ال��خ��ط��ابَ ال��ع��امّ 
ّ
رن

-من  العلم  فينقلب  ��رةٍ وس��ردي��اتٍ عاطفية، 
ّ
م��ؤث بأمثلةٍ 

ل. هنا 
ِّ
ه مُضل

ّ
ابٍ لكن

ّ
حيث لا نشعر- إلى فولكلورٍ ج��ذ

 
َّ

 كل
ُ

الحقل  مشاعٍ من نوعٍ آخر: يُغري 
ُ
ل مأساة

ّ
تتشك

على  قضيّته،  لمصلحة  العلم«  »سلطة  باستثمار  ف��ردٍ 
حساب الثقة الجماعية بالعلم نفسِه.

تدريب العقل

● ال��ت��ع��ل��ي��م ال��ج��ام��ع��ي: ه���ل ن��ص��ن��ع ب��اح��ث�ين أم 
مكرّري طقوس؟

- نحن بارعون في تدريب اليد على البرامج الإحصائية، 
أقل براعة في تدريب العقل على التفكير النقدي. يتخرج 
الطالب وقد أتقن الأدوات، لكنه لم يُسأل قط: لماذا اختار 
هذه الأداة؟ ما فرضيته؟ وكيف يمكن تكرار بحثه؟... 
متقنين  يُ��ن��ت��ج  ال���س���ؤال  ��م فضيلة 

ّ
ي��ع��ل لا  ال���ذي  التعليم 

للتقنية لا للمعرفة. ولهذا أرى أن إدراج مقررات في »ما 
الدلالة،  م حدود 

ّ
عل

ُ
ت العلم« بات ض��رورة: مقررات  وراء 

وأخلاقيات الإبلاغ، ومعنى الفشل الشريف.

لجان الأخلاقيات

إدارة  أم  الأخ�لاق��ي��ات: حماية حقيقية  ل��ج��ان   ●
شكلية؟

- ف���ي ك��ث��ي��ر م���ن الأح���ي���ان ت��ت��ح��ول ل��ج��ان الأخ�الق��ي��ات 
راجع 

ُ
ت أكثر مما  النماذج  راجع 

ُ
ت إج���راءاتٍ شكلية  إل��ى 

التواقيع،  ك��ث��رة  ف��ي  ليست  الحقيقية  الأف��ك��ار.ال��ح��م��اي��ة 
ب��ل ف��ي وض���وح الم��ع��اي��ي��ر، وت��ن��اس��ب الم��راج��ع��ة م��ع ن��وع 
ال��ب��ح��ث، وت��دري��ب الأع��ض��اء على التقييم الأخ�الق��ي لا 
ساعد الباحث على تحسين 

ُ
الإداري.نحتاج إلى لجانٍ ت

ره بأن الإنسان ليس 
ّ
ذك

ُ
 من تعطيله، وت

ً
تصميمه بدلا

 من غايات العلم.
ٌ
 بل غاية

ً
أداة

الذكاء الاصطناعي

م 
ِّ

مُضخ أم  للعلم  مُعين  الاصطناعي:  ال��ذك��اء   ●
لتحيّزاته؟

- هو كلا الأمرين. الذكاء الاصطناعي يُتيح أدواتٍ قوية 
لتحليل البيانات ومراجعتها، لكنه قد يُعيد إنتاج تحيّزاتنا 

في ص��ورةٍ أكثر أناقة. الخطر ليس في الخوارزمية، بل 
��ع��ام��ل ال��ذك��اء 

ُ
ف��ي الاع��ت��ق��اد ب��أن��ه��ا م��ح��اي��دة... ي��ج��ب أن ن

دقيقة:  أخلاقيةٍ  رق��اب��ةٍ  إل��ى  يحتاج  كزميلٍ  الاصطناعي 
��ق اس��ت��خ��دام��ه، ونختبر ن��ت��ائ��ج��ه، ون��س��ائ��ل أث���ره في 

ّ
��وث

ُ
ن

صياغة المعرفة. فهو لا يُلغي مسؤوليتنا، بل يُوسّعها.

الحقيقة قبل الصيت

● هل الإصلاح من الداخل ممكن؟ أم أننا بحاجة 
إلى قطيعة كبرى؟

نطرحها  التي  الأسئلة  تتغيّر  ممكن حين  الإص�الح   -
على أنفسنا... الجامعة التي تسأل: »كيف ننتج معرفة 
التي تسأل:  الجامعة  تختلف عن  بها؟«  الوثوق  يمكن 
»ك���م ورق����ة ن��ش��رن��ا ه���ذا ال����ع����ام؟«، لا ن��ح��ت��اج إل���ى ه��دم 
المنظومة، بل إلى إعادة توجيهها. فحين يُكافأ الباحث 
ع��ل��ى ال��ص��دق العلمي أك��ث��ر م��ن س��رع��ة ال��ن��ش��ر، وح�ني 
يُقدّر التكرار بقدر الابتكار، سيتغير المشهد من دون 
بالسياسات  بل  بالشعارات،  ح 

َ
يُصل لا  العلم  ضجيج. 

عيد الاعتبار للجوهر: الحقيقة قبل الصيت.
ُ
التي ت

 ال����ع����ل����م ال������ذي
ذات����ه  ي����راج����ع  لا 
ل إل����ى  ي�����ت�����ح�����وَّ
من  مغلقٍ  نظامٍ 
الطمأنينة الزائفة

الأخ������������ل�������������اق 
تحتاج  ال��ع��ل��م��ي��ة 
إل�����ى م��ن��ظ��وم��ةٍ 
�����س�����ي�����ةٍ  م�����ؤسَّ
 تُ��ك��اف��ئ ال��ن��زاه��ة

لا المظاهر

ليست  مشكلتنا 
ف�����������ي غ������ي������اب 
ال��ق��ي��م.. ب��ل في 
تُترجمها  لا  بنيةٍ 
إل�����ى س���ي���اس���اتٍ 

عادلةٍ

ل  تتحوَّ أن  الأخطر 
الأكاديمية  الخبرة 
تمنع  سلطةٍ  إل��ى 

الاختلاف

أن  ي�����������ج�����������ب 
نُ���ع���ام���ل ال���ذك���اء 
الاص����ط����ن����اع����ي 
كزميلٍ يحتاج إلى 
رق���اب���ةٍ أخل�اق��ي��ةٍ 

دقيقةٍ

◄

◄

◄

◄

◄

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

 رؤية جديدة
ص مشروعك الفكري في جملة واحدة؟

ّ
* ما الذي يلخ

عيد للعلم ضميره. أن يُقاس نجاح الباحث بقدرته على الصمود أمام النقد، لا بعدد اقتباساته. 
ُ
- أن ن

أن نتعامل مع »اللايقين« بوصفه جزءًا من الطريق إلى الحقيقة، لا عيبًا ينبغي إخفاؤه.. مشروعي 
 الإنسان في أن يبقى في قلب غايته.

ّ
 العلم في أن يُراجع ذاته، وعن حق

ّ
هو دفاعٌ عن حق

 لإصلاح المسار؟
ً
* في ضوء هذا التشخيص، ما الذي يمكن فعله فعلا

- الإصلاح لا يبدأ من اللوائح، بل من الفلسفة التي تكتبها. ما نحتاجه ليس سياسات جديدة بقدر 
ما نحتاج إلى رؤية جديدة للعلم تعيد تعريف معنى النجاح العلمي وغاياته. فحين يُختزل العلم في 
عدد الأوراق يفقد نفسه مرتين: حين ينسى الحقيقة التي يبحث عنها، وحين يطمئنّ إلى صدى اسمه 
ا- ننتج معرفة بلا معرفة، 

ً
في التصنيفات. يبدأ الإصلاح الحقيقي من لحظة الاعتراف بأننا -أحيان

وننشر كثيرًا لأننا لا نحاور كفاية.
غيّر لغتنا قبل سياساتنا: من الإنتاجية إلى الصدق العلمي، ومن التصنيف إلى الأثر، ومن 

ُ
علينا أن ن

الذي يعيد تحليل بياناته  الباحث  همل 
ُ
الكيف، وت الكمّ لا  كافيء 

ُ
ت التي  الجامعات  العدد إلى المعنى. 

بشفافية، تشارك في إضعاف العلم أكثر من أي مجلة مفترسة. فهذه المجلات ليست سبب الأزمة 
بل عرضها؛ فهي تعيش على خوف الباحث من الرفض ولهاث المؤسسات خلف الأرقام.

 ليس في مطاردة الأسماء، بل في إعادة بناء أخلاق المعرفة: أن يدرك الباحث أنّ الورقة الصادقة 
ّ

الحل
جمّل وهمًا، وأن المراجعة العلمية حوار نقدي لا مجاملة، 

ُ
ا أفضل من عشر أوراق ت

ًّ
راجع شك

ُ
التي ت

 يرى في الإخفاق 
ًال

ربّي جي
ُ
وأن لجان الأخلاقيات بوابات ضمير لا طوابع. ويكتمل الإصلاح حين ن

ا. عندها فقط 
ً
، وفي الشفافية واجبًا لا عبئ

ًال
التكرار فضيلة لا مل نتيجة مشروعة لا عيبًا، وفي 

لا  جديد  علمٌ  وسينشأ  المصداقية،  في  استثمار  إل��ى  الصيت  على  مكافأة  من  التمويل  سيتحوّل 
يطمئنّ إلى نفسه بل يقلق من أجلها، علمٌ يجعلنا نؤمن بأن البحث ليس وعدًا بالكمال، بل سعيٌ 

دائم نحو صدقٍ أكبر.



الثقافيسيكولوجيا اجتماعية04

إزاحة العقل داخل المجتمعات المغرورة
أسماء جزائري

المشكلة ليست في الفشل.. 
ب���ل ف���ي ع����دم ت��ق��ب��ل ذل��ك 
يدفعه  فالبعض  ال��ف��ش��ل.. 
ال���ش���ع���ور ب����الإخ����ف����اق ن��ح��و 
الانطواء والهروب إلى الداخل

من  بالكثير  الإن��س��ان  يُ��ص��اب 
أن  يستطيع  لا  حينما  الهوس 
مرآته  فيكسر  ذات���ه..  يتقبل 
وينظر نحو الحائط متهماً إياه 

بإعاقة طريقه نحو ملامحه

◄

◄

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

منذ فترة قاد الكثير من الأشخاص حملة تفتيش القبور 
ي���ن ف��ش��ل��وا في 

ّ
بحثا ع��ن ال��س��ح��ر ل��ف��كّ أح����وال ال��ب��ش��ر ال���ذ

حياتهم من جهة ما، هنالك من فشل في الزواج، ومن فشل 
في العمل، ومن فشل في الإنجاب، ومن فشل في السفر، 
ي 

ّ
ومن فشل في الامتحان، وغيرها من الأمور الطبيعية الت

تحدث مع البشر منذ بدأ الخليقة لكنها تحولت إلى هوس 
مرعب ينفي عن الحياة الطبيعية طبيعتها.

التجريب من جديد

 أن ي��ف��ش��ل الإن���س���ان م��ع��ن��اه أن����ه ح�����اول، لأن ال��ف��ش��ل في 
ال��وص��ول إل��ى ش��يء م��ا أو الحصول على ش��يء م��ا دلال��ة 
على وجود إنسان يجرب، المشكلة إذن ليست في الفشل، 
الشعور  يدفعه  فالبعض  الفشل،  ذل��ك  تقبل  ع��دم  ف��ي  ب��ل 
والكثيرون  الداخل  إلى  والهروب  الانطواء  نحو  بالإخفاق 
الهروب من  التفكير في  العكس، يركضون نحو  يفعلون 
أمر  بإلصاق  بل  التجريب من جديد،  بمحاولة  لا  الفشل، 
ين يعيشون في محيطه، فإن لم 

ّ
كهذا بالآخر، بكل أولئك الذ

يتم سحره من طرفهم فإنهم أصابوه بالعين والحسد، إذ 
ليس في مقدورهم أن يغيروا شيئاً ما لم يقبلوه. إنّ الإدانة 

لا تحرر، بل تكبت مثلما أخبرنا كارل يونغ.

اجتياز الجدران

م����ا أن��ت��ج��ت��ه الم��ج��ت��م��ع��ات ال���ه���زي���ل���ة ل���ي���س ب���ش���راً واق��ع��ي�ني 
بفعله، ويتخلون عن  ي��ق��وم��ون  م��ا  ي��ن��ك��رون  ت��م��ام��اً،لأن��ه��م 
مسؤولياتهم تجاه ما وصلوا إليه فقط لأن ذلك لم ينجح، 
لقد أنتجت هذه المجتمعات شخصيات هاربة من ماهيتها، 
ي تجعل 

ّ
وفي هروبها هذا تأخذ معها الصلة الاجتماعية الت

الإنسان ح��راً من الشكّ، إذ لا أح��د يتجرأ على نبش قبر 
ميت، سواء لوضع سحر بداخله أو لاستخراج سحر من 
ي 

ّ
الذ ين يعيشون على فتات اللاوعي 

ّ
الذ داخله، إلا أولئك 

يرسل إليهم رغبتهم في أن يكونوا ضحايا لا مسؤولين، 
الخيرون والشريرون في معادلة كهذه ينتمون إلى المشكلة 
ي عثر عليه داخل المقابر وكل 

ّ
الأخلاقية، كل ذلك الشرّ الذ

لم  لربما  استسلاماً لشيء  أوق��ف��وا حياتهم  ي��ن 
ّ
ال��ذ أول��ئ��ك 

الهوس  م��ن  بالكثير  الإن��س��ان  يصاب  لهذا  معهم،  يحدث 
حينما لا يستطيع أن يتقبل ذاته، يكسر مرآته وينظر نحو 
الحائط متهما إياه بإعاقة طريقه نحو ملامحه، هنالك باب 
في الحائط الآخر لكن ذلك الباب يجب عليه أن ينتقل إلى 
 من أن يلتفت هو إليه، الخطأ خطأ الباب 

ً
مرمى نظره بدلا

الحائط يتفاقم ولا  هذا ما يعتقده، وهوسه باجتياز ذلك 
الم��ه��ووس�ني بقضية  ن��ف��س��ه، الأم���ر يشبه  ل��ه  م���رآة تعكس 
ي��ن ت��مّ��ت محاكاتهم ع��ن طريق 

ّ
ال��ع�ني وال��س��ح��ر ه���ؤلاء ال��ذ

مجهول  لأل��م  يمتثلون  وتدميرهم  إليهم  للوصول  ال��دم��ى 
يمسك بخيطه س��اح��ر يصنع دم��ي��ة على غ���رار ع���دوه ثم 
الإب��ر فيها والسكاكين، هنالك شرّ  يقوم بتدميرها بغرز 
مطلق ينطلق منه الآخر وجهل مطلق يلاحق الثاني، إنهما 
ثمة  تعود  لا  المعنى، حيث  وخ���ارج  العقل  خ��ارج  يلتقيان 
العيش في  إل��ى  أخ�الق نبيلة، بل ص��راع��ات تقود كليهما 
عداء مع العقل أي يمارسون نوعاً من القطيعة لا مع الواقع 
إننا  للتفكير،  المتماسك  الفعل  مع  القيمة  مع  اللغة  مع  بل 
أمام جيل صنعه التهميش وانتزع من سياقه الاجتماعي 
دون أن ي��ع��اد إدم���اج���ه ف��ي س��ي��اق��ات ج��دي��دة ق����ادرة على 
احتوائه وتهذيبه، وحينما نرى اليوم هذا العدد المهول لهم 
قابلية الاستدراج داخل مجتمع القطيع نصاب بالإحباط 
ا محنة العيش إلى جوار أشخاص يحتاجون 

ّ
وتنهمر من

المقابر كان  الناس نحو  أن يقودوا   من 
ً
العلاج، وب��دلا إل��ى 

عليهم قيادة أنفسهم نحو الخلاص.

فكرة »محور الكون«

إن غرور المجتمعات يلتهم الذوات البريئة والشريرة معاً، 
بحيث تعجز كل الأطراف عن الوصول إلى ذاتها، وتعيش 
داخل فكرة »محور الكون« بينما هي ذوات أشدّ تهميشاً 
ونسياناً في ذات الكون، الذات المغرورة يستطاع اقتيادها 
لأنها ذات فارغة عموماً سهلة الالتقاط والإثارة، هي عبارة 
عن رغبات جائعة ومتناسلة في النفس البشرية فقط قدّم 
لشهيتها المفتوحة تلك أطباقها المفضلة، وحينما يستولي 
غريزة   

ً
مستغلا تدميرية،  طاقة  إلى  يحولها  الشرّ  عليها 

الفوضى لديها، الناجمة عن نقص وحرمان في الوجود، 
العادية  غير  قوته  الشرّ  يمنح  ما  هيغل  نظر  وجهة  فمن 
هو بالضبط ارتباطه بالمعرفة، إنه تشويه وانحراف لما هو 
أعلى، وبالتالي له فاعلية تفوق بكثير الدمار الطبيعي على 
ي لا يستطيع العقل التغلب عليها، والمطلوب 

ّ
خداع الذات الت

ه���و خ��ل�اص ال��ع��ق��ل ول���ي���س إزاح����ت����ه، رب���م���ا ل���ه���ذا ي��ت��وق��ف 
المهووسين بالسحر والعين مبكرا من أن يكونوا عفويين، 

يبحثون  ي 
ّ
الت إل��ى سعادتهم  الوصول  من  يمنعهم  الشك 

ع��ن��ه��ا ف���ي أم���اك���ن أخ�����رى، ت��ص��ب��ح ال��ت��ص��رف��ات ال��ع��اط��ف��ي��ة 
إلا  هو  ما  والاهتمام  الخطر،  أشكال  من  تجاههم شكلا 
الثياب  أم��ره،  الأك��ل مشكوك في  الخفاء،  تدبر في  مكيدة 
مشكوك في أمرها، المشط مشكوك في أمره العطر وكأس 
اليد كل شيء مشكوك فيه، فلا تعود الحياة  الم��اء ولمسة 
الطبيعية تسعهم، لقد استثمروا في الخرافة ساخرين من 

العقل.

ي سيحصده زارع الريح؟ 
ّ
ما الذ

ف��ي أراض���ي المغرورين  العواصف م��ا ع��ادت تنبث  حتى 
��ا، ليبحثوا عن 

ّ
ي���ن ن��ب��ش��وا ق��ب��ور أح��ب��ت��ن��ا غ��ص��ب��اً ع��ن

ّ
ال���ذ

الابتزاز  نحو  رك��ض  أحدهم  حوكم  وحينما  سعادتهم، 
ليصبح  نفسه  يحرق  أن  وأراد  البنزين  حمل  العاطفي، 
 لشأن ما، ربما محاكاة فاشلة لحادثة البوعزيزي، 

ً
بطلا

وسيلة  مجرد  ليس  السحر  القبور لاستخراج  حفر  إنّ 
لإن��ق��اذ الآخ��ري��ن م��ن ش���رور الآخ��ري��ن، وم��ن ث��مّ إنقاذهم 
ح��دوده��ا،  خ���ارج  ع��ن فشلها  تبحث  ��ي 

ّ
ال��ت أنفسهم  م��ن 

باعتباره نجاح لاستمرارية ذلك الفشل بضمير مرتاح، 
الانزياح خارج  بل هو تعرية تامة لطريقة تفكير تقاوم 
��ك تنبش بعيداً عن أدوات 

ّ
أن ال��واق��ع، أن تنبش قبراً يعني 

ك منهمك في حربك ضد المجهول ضد كون 
ّ
الحقيقة، إن

إل��ى أن تتبخر داخل  لا يطاق بلا أس��رار، تحفر وتحفر 
ي تنتظرك في آخر الحفرة، إنك 

ّ
تلك الأشياء الشريرة الت

 عنها حيث يموت 
ً
لا تستخرج العقدة بل تنزل لتنام بدلا

ي يشفق 
ّ
ال���ذ المعنى وتحيا ك��رم��زي��ة »الإن��س��ان الأخ��ي��ر« 

عليه نيتشه في فلسفته حول البحث عن السعادة، تلك 
التي اخترعتها البشرية كإكسسوار حتى تبرر لنفسها 

فلسفتها النفعية.

إيجاد المعنى 

اع��ت��ب��ر فيكتور ف��ران��ك��ل ف��ي ك��ت��اب��ه »الإن���س���ان يبحث عن 
ال��ح��ي��اة، واس��ت��وح��ا هذه  إي��ج��اد المعنى مفتاح  الم��ع��ن��ى« أن 
ي قضاه في أحد معسكرات الاعتقال، 

ّ
الفكرة في الوقت الذ

يعانون  ين 
ّ
الذ الأشخاص  تمكن  مما لاحظه ح��ول كيفية 

أهوال لا يمكن تصورها من الاستمرار عبر إيجاد المعنى 
تجعلنا  كهذا  لأم��ر  ومعرفتنا  السعادة،  تحقيق  من  ب��دلا 
أم���ام وض���ع ب��ائ��س لجيل ك��ام��ل ق��ف��ز داخ���ل ال��ف��راغ فملأه 
ال��ق��ادم من  الغضب المستمر  ال��ي��وم  ي يعكس 

ّ
ال���ذ ب��ال��زي��ف 

السيطرة والإذلال  أي قيمة س��وى  ذات تم تصفيرها من 
والتعبير عن الانفعال، الساحر يقود مستقبلهم، الشكاك 
ر يقود مستقبلهم، والدين بالنسبة 

ّ
يقود مستقبلهم، الش

عاطفي  كنفوذ  تستخدم  أخ�الق��ي��ة  وسيلة  م��ج��رد  إليهم 
أكثر منه منظومة أخلاقية، يحدث هذا وقت يختفي العقل 
الطويلة  الأل��س��ن  تحت  التفكير  وي��ت��ه��اوى  ال��خ��راف��ة  خلف 
ات من 

ّ
ال���ذ والأي���دي العاطلة ع��ن الاح��ت��ض��ان، حينما تفرغ 

مقدرتها  فتفقد  ال��خ��راف��ات،  أوح����ال  داخ���ل  ت��غ��رق  عقلها 
على استرداد الحقيقة، يخسر الإنسان روحه يومياً في 
الم���ادة، م��ع المعنى المعاكس لها، فالمادة  ال��دائ��م م��ع  ص��راع��ه 
تقابل ال���روح، وج��وه��ر الم���ادة ه��و ال��ج��اذب��ي��ة، بينما جوهر 
ال��روح كلها كامنة في الحرية،  ال��روح الحرية، وخصائص 
يقول رأفت الشيخ في كتابه »تاريخ الفلسفة« لا يكشف 
ال��روح عن وعيه الذاتي بالحرية كما يكشف عنه التاريخ، 
فتاريخ العالم إذن هو مسار يكافح فيه الروح لكي يصل 
إل��ى وع��ي ب��ذات��ه، فلكي يكون ح��را، وم��ن ث��مّ فهو ليس إلا 
تقدم الوعي بالحرية، وكل مرحلة من مراحل سيره تمثل 
درج����ة معينة م��ن درج����ات ال��ح��ري��ة، ال��وع��ي ب��أن��ك فشلت 

ولست مسحوراً هو بداية الحرية.



CULTURAL05أفكار

◄

◄

◄

◄

والأدب ال��ـ��ف��ـ��ـ��ل��ـ��ـ��س��ـ��ـ��ف��ـ��ـ��ة 
د. محمد أحمد السيد *

سعت الفلسفة منذ القدم إلى فهم أبعاد الوجود بكل مستوياتها 
منذ  الفلسفة  وقد عالجت  والاجتماعية،  المعرفية والأخلاقية 
تعتمد على  ال�ت�ي  الم��ش��ك�الت بأدواته����ا  ت��ل��ك  ال��ب��داي��ة معظم 
المنطق والحجاج العقلي، ويكفي أن ندلل على ذلك بكتابات 
أف�الط��ون ال��ذي تح��دث في مح��اورات��ه عن الأخ�الق والاجتماع 
والسياسة والفن والأدب، وحتى الرياضيات، أما أرسطو فقد 
شملت كتاباته كل المعارف البشرية المعروفة، آنذاك، حتى أنه لم 

يترك مجالًا معرفياً إلا وضمنه في نسقه الفلسفي. 

ل�لأدب الفلاسفة  معالجات 

نشأت العلاقة »المتوترة« بين الفلسفة والأدب مع تصوير أفلاطون 
إل��ى  معالجاته  ف��ي  يحتكم  للفيلسوف،  م��غ��اي��ر  ك��وج��ه  للشاعر 
والشاعر عنده  المعرفة،  والإلهام لا  العقل،  والمشاعر لا  العواطف 
أما  بالنشوة،  المأخوذ  الجياشة،  بالعواطف  المسكون  الكائن  هو 
اللذين  المنطقي  العقلي والبرهان  الجدل  إلى  الفيلسوف فيحتكم 
يشترك فيهما كل البشر الأسوياء. ولعل هذا الفهم هو الذي دفع 
أفلاطون أن يستبعد الأدباء بشكل عام والشعراء بشكل خاص 
الفلسفة  »إن  لمقولة  الترويج  ت��م  وهنا  الفاضلة،  جمهوريته  ع��ن 
للمتعة  يسعى  الأدب  أن  في حين  الحقيقة،  عن  للكشف  تسعى 
ال��ص��ور  ع��ل��ى  اع��ت��م��اداً  وال��ف��ن��ي��ة،  الجمالية  أدوات����ه  ع��ب��ر  والتسلية 

الاستعارية والمجاز والبلاغة«.
ورغم كل هذه المواجهات، فإن معالجات الفلاسفة للأدب لم تكن 
، ومن ثم فقد احتفظ الأدب لنفسه بمنطق 

ً
 أو شاملة

ً
مستفيضة

إن��ه استعصى على الاح��ت��واء من  ن��ق��ول  ب��ه، ويمكننا أن  خ��اص 
قِبل الفلسفة، وظلت للكتابة الأدبية، في الشعر والمسرح والرواية 
الفلاسفة في  الذين ساهموا بجانب  تراثها ورموزها وأعلامها 

صياغة معالم الفكر الإنساني.

ص����������������راع غ�������ي�������ر م����ع����ل����ن
ك���ان ه��ن��اك ص���راع غ��ي��ر معلن ف��ي معظم الأح�����وال، يطغى على 
العلاقة بين الأدب والفلسفة، فكل نمط منهما يعتبر نفسه قطع 
ب��ص��ورة يعجز عنها  الحقيقة  تلمس  ف��ي سبيل   

ً
ط��وي�ال ش��وط��اً 

الذي  التقارب  ق��رون��اً، ورغ��م  الخلاف  النمط الآخ��ر، واستمر ه��ذا 
حدث بعد ذلك، فإن الهوة بينهما ما زالت قائمة حتى اليوم، وإن 
خفت حدتها؛ فمن النادر أن نجد مؤلفات الأدباء تتجاور مع كتب 
الفلاسفة على أرفف المكتبات، أو حتى معارض الكتب أو المكتبات 
العامة والخاصة؛ فالفلسفة ش��يء، والأدب شيء آخ��ر، ما يشي 

بأننا أمام مجالين مختلفين.
وفي العصر الحديث كان الفيلسوف الألماني كانط من أشهر من 
منيعاً  س��داً  فأقام  والفلسفة،  الأدب  بين  الرسمي  الفصل  س  ك��رَّ
بين الحقيقي والجميل، مؤكداً أن إخضاع الخطاب التأملي لحكم 
درج الأدب 

ُ
أ ذوق��ي معياري يُضعف من عقلانيته، وم��ن ثم فقد 

ضمن الفنون، واعتبره، شأنَ أفلاطون، خطاباً تغلب عليه المشاعر 
والانفعالات، ويطغى فيه الشكل على المضمون، في مقابل الفكر 
الفلسفي العقلاني والموضوعي، كما أن الأدب يهيمن عليه الخيال 
ويسعى فقط إلى إثارة الإعجاب والمتعة، أما الفلسفة فتسعى إلى 
البحث عن الحقيقة وتفسيرها، وهو اعترف صراحة بأن قراءة 
أنه احتاج،  أعمال جان جاك روسو كلفته جهداً مضاعفاً حتى 
 جمال التعبير 

َّ
على حد قوله، إلى أن يقرأها مرات عدة حتى يكف

عن إرباكه. 

ال����ف����اص����ل����ة ال���������ح���������دود   

غير أن هذه الجفوة وتلك الحدود الفاصلة بين المجالين شهدتا 
تقارباً مع في العصر الحديث، خاصة مع مطلع القرن الثامن 
عشر الميلادي، ووصل هذا التقارب إلى درجة أن هناك العديد 
من الأدباء الذين يحسبهم الكثير من القراء من بين الفلاسفة، 
ل��ع��ل م���ن أه��م��ه��م: ف��ول��ت��ي��ر أح����د أه����م رواد ف�الس��ف��ة ال��ت��ن��وي��ر 
وصاحب التوجه الفلسفي العقلاني، ومن أوائل من دعوا إلى 
جاك  ج��ان  وأيضاً  الديني،  التعصب  ومناهضة  الفكر  حرية 
ف كتابَي »العقد الاجتماعي« و»الاعترافات«، الذي 

ِّ
روسو، مؤل

دع��ا إل��ى ال��ع��ودة إل��ى الطبيعة وإص�ل�اح المجتمع وف��ق مبادئ 
التي  الحرية والمساواة، والألماني جوته مؤلف رواي��ة فاوست، 
جمع فيها ب�ني الشعر وال��ف��ك��ر، وت��ن��اول ص���راع الإن��س��ان مع 
وال��روس��ي دوستويفسكي مؤلف  وال��ش��ر،  المعرفة  وم��ع  ذات��ه 
روايات »الإخوة كارامازوف«، و»الجريمة والعقاب«، و»الأبله« 
والذي تناول فيها مفهوم الحرية والمسؤولية والخير والشر 
والإي���م���ان. وأي��ض��اً ال���روس���ي ل��ي��و ت��ول��س��ت��وي م��ؤل��ف »ال��ح��رب 
إل��ى البساطة والمحبة  وال��س�الم«، و»آن��ا كارنينا«، وال��ذي دع��ا 

والسلام ورفض العنف. 

ق������������������رن ال���������ت���������ق���������ارب
 مع 

ً
في القرن العشرين ازداد الأدب قرباً من الفلسفة، خاصة

نشأة ورواج تيار الفلسفة الوجودية. حيث تجاوزت الفلسفة 
تهتم  الفلسفة  بعيد، وص���ارت  ح��دٍّ  إل��ى  ال��ص��راع  ه��ذا  والأدب 
ووجدنا  بل  مفاهيمها،  لإيضاح  أمثلة  منه  وتستقي  ب���الأدب، 
ال��ع��دي��د م��ن الفلاسفة يكتبون أف��ك��اره��م ف��ي ص��ور أدب��ي��ة، ما 
يبرهن على أن الرواية أو المسرحية أو القصيدة، يمكن أن تكون 
الوجودي  الفيلسوف  عليه  دلل  ما  لفكر فلسفي، وهو  حمالة 
الفلسفة عن  باستحالة فصل  بالقول  بونتي،  ميرلو  موريس 
الفلسفة، يفكر أيضاً، حتى وإن يكن  الأدب، وأن الأدب، شأن 
الفلسفة،  في  المنطقي  الاس��ت��دلال  تختلف عن طرائق  بطريقة 
كما أن الأدب يتضمن أيضاً دروساً فلسفية يمكن أن يستفيد 

منها رجال الفكر. 
أن يظل مجرد مخزن  أن الأدب لا يمكن  إل��ى  الأم��ر  انتهى  هكذا 
يمتلك  والأدي���ب  نظرياتهم،  لتأكيد  أمثلة  الفلاسفة  منه  يستمد 
طريقة خاصة في إنتاج الأفكار، تقوم على استعمال مخصوص 
للغة، وينشرها في نصوص يتآزر فيها الشكل والمضمون، دون 
الفلسفة  كاهل  تثقل  التي  المصطلحات  أو  المفاهيم  إل��ى  اللجوء 

وتحد كثيراً من انتشارها بين المثقفين وعامة القراء.

* كاتب وناقد مصري
أستاذ المنطق وفلسفة العلوم - جامعة الكويت

الفلسفة  ب��ي��ن  »ال��م��ت��وت��رة«  ال��عل�اق��ة  ن��ش��أت 
مغاير  كوجه  للشاعر  أفلاطون  تصوير  مع  والأدب 

للفيلسوف.. يحتكم إلى المشاعر لا العقل

على  واستعصى  به  خاص  بمنطق  الأدب  احتفظ 
للكتابة  وظلت  الفلسفة..  قِبل  م��ن  الاح��ت��واء 

الأدبية تراثها ورموزها وأعلامها

ك��ان��ط أش��ه��ر مَ����ن ك����رَّس ال��ف��ص��ل 
والفلسفة..  الأدب  بين  الرسمي 
الحقيقي  بين  منيعاً  س��داً  فأقام 
والجميل وأدرج الأدب ضمن الفنون

الأدب  ازداد  العشرين  ال��ق��رن  ف��ي 
نشأة  مع  خاصةً  الفلسفة  من  قرباً 
الوجودية..  الفلسفة  تيار  ورواج 

وصارت الفلسفة تهتم بالأدب

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيتراث06

إحياء فن الرسالة في عصر العولمة والرقمنة
◄

◄

◄

دوماً  إليه  نحتاج  الرسالة  فن 
وعملية  وظيفية  لأس��ب��اب 
وح���ي���ات���ي���ة.. س�����واء ك��ان��ت 
الدواوين  في  رسمية  رسائل 
وسائر  الحكومية  والمصالح 

شؤون الحياة

م����ن ي���ق���رأ ال���رس���ائ���ل ي��ج��د 
موضوعات مختلفة وأساليب 
إلى  تتجه  وكلها  متعددة.. 
مرسل إليه.. يكاد يكون في 

المطلق

ف���ن ت���راث���ي ع��ظ��ي��م ان��ب��ث��ق 
وت����ط����ور ون���م���ا ع���ب���ر ح��ق��ب 
أن  ب��د  ولا  متتابعة  ت��راث��ي��ة 
ي��ج��د اه��ت��م��ام��اً م��ن الأدي���ب 
بالصياغة اللغوية التي ترقى 

بالذوق والوجدان

يتمحور السؤال الإشكالي، الذي نطرحه في هذا المقال، 
ف��ي كيفية يمكن إح��ي��اء ف��ن ال��رس��ال��ة، ون��ح��ن ف��ي العقد 
ال��ث��ال��ث م��ن ال��ق��رن ال��ح��ادي وال��ع��ش��ري��ن، بكل م��ا فيه من 
تقنيات التواصل السريع، التي شملته ثورة اتصالات لم 
 عن هذا 

ً
تشهدها البشرية من قبل؟ وكي نجيب مفصلا

السؤال، لا بد أن نقرر أن فن الرسالة نحتاج إليه دوماً، 
لأسباب وظيفية وعملية وحياتية، س��واء كانت رسائل 
رسمية في الدواوين والمصالح الحكومية وسائر شؤون 
الحياة، أو رسائل إخوانية أو ثقافية، أو فكرية، بل إننا 
الات��ص��الات بوصفها ح��اف��زاً لكتابة رسائل  ث��ورة  ن��رى 

بأشكال مختلفة، تصل في التو إلى مستقبليها.

ش�������ك�������ل أدب�����������ي 
التي يرسلها الأدب��اء والمثقفون  الرسائل  هنا نفرق بين 
وثقافية، وبين  وأدب��ي��ة  والم��ف��ك��رون، ح��ول قضايا فكرية 
الرسائل الحياتية العادية، فلا بد أن يكون حاضرا في 
التي قد تكون خاصة  وعي الأدي��ب والمثقف أن رسائله 
الجمهور  إل���ى  بتوجيهها  ع��ام��ة  أو  بعينه،  ص��دي��ق  إل���ى 
العام والمثقف؛ إنما هي شكل أدب��ي، يستوي مع المقال، 
الأدي��ب  من  اهتماماً  يجد  أن  بد  فلا  القصيرة،  والقصة 
بالصياغة اللغوية الجميلة، التي ترقى بالذوق والوجدان، 
ف��ي كتاب  وت��ك��ون نصوصاً يمكن جمعها وإص��داره��ا 
لاحقاً. فهناك أدباء ينشرون قصصا قصيرة أو مقالات 
ف��ي الصحف والم��واق��ع الإل��ك��ت��رون��ي��ة، ووس��ائ��ل التواصل 
ال��ق��راءة  ومتابعيهم  ق��رائ��ه��م  م��ن  ويطلبون  الاج��ت��م��اع��ي، 
والتقييم والتعليق، ثم يجمع الأديب ما نشره، ويضمّنه 
للملاحظات  تداركه  بعد  إلكتروني،  أو  ورق��ي  كتاب  في 
الأدباء  اءة ومثمرة، وكثير من 

ّ
بن المذكورة، وهي طريقة 

أو  الخاصة  باتوا يضعون نصوصهم على صفحاتهم 
في  والأص���دق���اء،  ال��ق��راء  تعليقات  وينتظرون  مواقعهم، 

عملية حية من التواصل الثقافي، والتلقي الأدبي.

القصصية ال��رس��ال��ة 
ح��ب��ذا أن ت��ك��ون ال���رس���ائ���ل الم��ب��ت��غ��اة ف���ي ع��ص��ر ال��ش��اب��ك��ة 
وثورة الاتصالات حول قضايا الإنسان العربي وهمومه، 
وأح��ل�ام����ه وت���ط���ل���ع���ات���ه، وه����ن����اك ت����ج����ارب ع����دي����دة ف����ي ه���ذا 
تجربة  منها  للرسائل،  مقاربة   

ً
أش��ك��الا حملت  المضمار، 

دأب  وق��د  معتمد،  الجغرافيين،د.عاطف  الأكاديميين  أح��د 
فكرية، من  أو  اليومية حول قضية معرفية،  الكتابة  على 
ق��راءات��ه، وتعمّد  أو م��ن خ�الل  الجغرافي،  واق��ع تخصصه 
ص��ي��اغ��ت��ه��ا ب��أس��ل��وب ف��ص��ي��ح ج����زل، وب��ع��ض م���ا ينشره 
ع��ب��ارة ع��ن رس��ائ��ل م��وج��ه��ة إل���ى ط�الب��ه ف��ي ال��ج��ام��ع��ة، أو 
ونتفاجأ  ال��ع��ام،  المثقف  الجمهور  أو  الأكاديميين،  زملائه 
بأن هناك عشرات الآلاف من المتابعين لصفحته الخاصة، 
لأنه ببساطة يقدم المعرفة بشكل جذاب، ولغة سهلة بليغة، 
ف��ت��ارة يتحدث ع��ن ك��ت��اب ق��دي��م أو ح��دي��ث ق���رأه، ويعرض 
أب���رز م��ا فيه م��ن معلومات وأف��ك��ار، وت���ارة ي��رس��ل رسالة 
إلى مسؤول كبير، دون تحديد هويته، وأحياناً يكتب إلى 
أول��ي الأم��ر، ثم يصوغ رسالته عن مشكلة م��ا، قد تكون 
أو إشكالية فكرية  ال��دارس��ون،  يواجهها  صعوبات علمية 
تحتاج مراجعة وتعميقاً، أو مشكلة مجتمعية أو سياسية. 
البليغ نموذجاً فريداً،  الأك��ادي��م��ي  ه��ذا  م���رات، يكتب  وف��ي 
السردي، يحكي فيه  المقال  أو  القصصية  بالرسالة  أشبه 

مواقف حدثت له، أو سرديات مرّ بها، أو شخصيات قابلة، 
أو ذكريات من سفرياته الخارجية أو رحلاته الجغرافية، 
وك��ل��ه��ا تنهض ل��ت��ك��ون ف��ن��اً رائ��ع��اً، م��واك��ب��اً ل���روح العصر، 

يعتمد على التثقيف اليومي لجمهوره ومتابعيه. 

ت������ج������رب������ة ح�����ي�����اة
الشاهد هنا، أن هذه التجربة تنهض بوصفها نموذجاً 
راق���ي���اً لأدب الم���ق���الات وال���رس���ائ���ل ف���ي ث�����ورة الم��ع��ل��وم��ات 
والاتصال، فبمجرد نشر النص، تتسابق إليه الإعجابات، 
ال، وقد  وتتكاثر التعليقات، في تواصل سريع، وتلقٍ فعَّ
فه بين مقال، 

ّ
اقترحت عليه أن يجمع كل ما كتبه، ويصن

لتوثيق  وقصة، وذك��ري��ات، ورسائل، وينشره في كتب، 
التجربة وحفظها.

 وه��ن��اك أس��ت��اذ أك��ادي��م��ي آخ��ر، وه��و أس��ت��اذن��ا د. محمد 
 جديداً، يمكن أن يضاف 

ً
حسن عبدالله، الذي يقدّم شكلا

إلى أدبيات ثورة الاتصال، ويجمع ما بين الرسالة الأدبية، 
إلى  الماتعة، تشمل رسائل  الطريف، والسرديات  والمقال 
الإذاع���ي�ي�ن، أو إل���ى أص��دق��ائ��ه ال��ح��ال��ي�ني أو ال��س��اب��ق�ني، أو 
الثانوي  ف��ي  الأول���ى  ف��ي حداثته  أو  ف��ي غربته،  ذك��ري��ات��ه 
يقدّم  أن��ه  ينشره  م��ا  نقرأ  عندما  ونكتشف  والجامعة. 
الشخصيات  ح��ول  ورؤاه  الحياة،  ف��ي  تجربته  ع��ص��ارة 
والأحداث التي مرّ بها، وتقييمه لكثير من الأمور، وفيها 

أيضاً مراجعات شفافة مع النفس. 

ت�������ج�������رب�������ة ث�����ري�����ة
للدراسات  السنابل  مركز  بها  اضطلع  ثرية  تجربة  لنا 

وال����ت����راث ال��ش��ع��ب��ي )ف���ل���س���ط�ي�ن–2025(، ب��ت��ب��ن��ي��ه إح��ي��اء 
أن يصوغ  أدي��ب ومثقف  الأدب��ي��ة، داعياً كل  الرسالة  فن 
رسالة تحوي أدباً وفكراً، أو قضية مجتمعية، أو مشكلة 
مجتمعية، أو تعاطفاً مع قضية عربية وإنسانية، فكانت 
الموضوعات مفتوحة لمن يكتب، شريطة أن تتخذ شكل 
 الهمّ 

ً
ال��رس��ال��ة قالباً وأس��ل��وب��اً، ف��ج��اءت ال��رس��ائ��ل ح��ام��ل��ة

والأمل، الحلم والعمل، المعاناة والرغبات، التراث والذاكرة.
فمنها رس��ائ��ل ع��ن ال��ق��دس، ورس��ائ��ل ف��ي ال��س�الم والمحبة 
والم���م���ارس���ات ال��ف��ض��ل��ى الإي��ج��اب��ي��ة، ورس���ائ���ل رم���زي���ة في 
مواضيع تتعلق بالإنسان والإنسانية، ورسائل في التراث 
والذاكرة الشفوية والموروث الثقافي، ورسائل في الموعظة 
والنصح والإرشاد، ورسائل في الأماني والآهات والأحلام 

والطموحات، وأخيرا رسائل في المعاناة والعذابات.
 وم���ن ي��ق��رأ ه���ذه ال��رس��ائ��ل، ي��ج��د م��وض��وع��ات مختلفة، 
وأس��ال��ي��ب م��ت��ع��ددة، وكلها تتجه إل��ى م��رس��ل إل��ي��ه، يكاد 
أي غير محدد، لأنها رسائل فياضة  المطلق،  يكون في 
ب��م��ا ف��ي ن��ف��وس أب��ن��اء الأم����ة، تعبر ع��ن م��ع��ان��ات��ه��م، وع��ن 
تمسكهم بالأمل، وتصوغ رؤاهم عن التراث، وعن الذاكرة 
الشفاهية، التي لا تزال تختزن الكثير من الأمثال والحكم 

والحكايات الشعبية.

ال����ح����ل����م ال�����واح�����د
 أما قضية الأمة المركزية، وهي القدس فقد حظيت بكتابات 
عذبة الأسلوب، شجية الطرح، توضح أن القدس كامنة في 
الوجدان الجمعي، رغم كل المحاولات التي صوّرت القضية 
الفلسطيني  الشعب  أنها قضية تخص  الفلسطينية على 
قرأنا  ث��م  بأكملها.  المسلمة  الأم���ة  قضية  وليست  وح���ده، 

الأم��ة، بأقطارها المختلفة، وكلها  أبناء  أح�الم  رسائل عن 
تشترك في حلم جمعي يكاد يكون واحداً، ألا وهو السلام 
المستقبل،  من  الخوف  وع��دم  وال��رخ��اء،  والعدالة  والحرية، 
فن  أن  النهاية  في  لنكتشف  حياة سعيدة،  نحو  والتطلع 
ال��رس��ال��ة ه��و ف��ن ال��ب��وح بكل شفافية، وأن���ه ف��ن ل��ن يعرف 
ال��رس��ائ��ل ملتحمين م��ع قضايا  الان���دث���ار، م����ادام م��رس��ل��و 
إل��ى صياغة  أنفسهم، يتوقون دوم��ا  ال��ن��اس، صرحاء مع 
المشرق،  ماضيهم  وع��ن  الراهنة،  لحظتهم  عن  يعبر  أدب، 
بكل م��ا فيه م��ن رصيد ح��ض��اري زاخ���ر، وه��وي��ة جامعة، 
تجمعها  ول��ك��ن  الشعبية،  ال��ذاك��رة  ف��ي  التجليات  م��ت��ع��ددة 
ثوابت لا يمكن أن تحيد عنها شعوب الأمة، لأن فطرتهم 

نقية، وبصيرتهم نافذة، وحلمهم مشترك. 
 إننا على يقين بأن أي فن أدبي يُكتب له الموت أو الحياة، 
يبدعه  ما  خ�الل  الانقطاع، من  أو  الاستمرارية  ب��الأدق  أو 
أدب��اؤه، وفن الرسالة فن تراثي عظيم، انبثق وتطور ونما 
ال��رس��ائ��ل الإخ��وان��ي��ة،  ب��دأ م��ن  ت��راث��ي��ة متتابعة،  عبر حقب 
الممعنة في الذاتية، ثم صارت بهيئة كتاب صغير »الرسالة 
الم���ط���ول���ة«، ث���م ت��ن��وع��ت م���ا ب�ي�ن رس���ائ���ل ع��ل��م��ي��ة، وش��رع��ي��ة، 
ورسمية،  ودي��وان��ي��ة،  ونقدية،  وأدب��ي��ة،  وفلسفية،  وفكرية، 
فاً ثابتاً في التراث العربي، 

َّ
فتجذرت الرسالة بوصفها مؤل

وع��ل��ي��ن��ا ن��ح��ن الم��ع��اص��ري��ن أن ن��واص��ل م��ا ب����دأه الأج����داد، 
 حداثياً، وحتماً 

ً
ليكون شكل الرسالة قديماً جديداً، أصيلا

س��ي��ك��ون ح���اوي���اً ل��ف��ن��ون أخ�����رى، م��ث��ل ال��ق��ص��ة، وال��ش��ع��ر، 
ليكون  والذكرى والحدث، مع صياغات أسلوبية متنوعة، 
معبراً عن الذات المبدعة الفردية بكل شفافية وصدق، وعن 

ذات الأمة الجمعية، بكل آلام أبنائها، وأحلامهم. 

* أكاديمي وناقد مصري

د. مصطفى عطية جمعة*

ال��رس��ال��ة  ت��ج��ذرت    ◄

ثابتاً  فاً  مؤلَّ بوصفها 

العربي..  ال��ت��راث  في 

ما  نواصل  أن  وعلينا 

ليكون  الأج���داد  ب��دأه 

قديماً  الرسالة  شكل 

جديداً أصيلًا حداثياً

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL07بلاغة

ال�����ذوق والأص���ال���ة ف���ي ال��بل�اغ��ة ال��ع��رب��ي��ة
د. محمد مريخان العجمي

لكل أمة من الأمم بلاغة في الكلام يحكمها موروث فكري 
التي عاشتها كل أمة،  وحضاري، انطلق من أنماط الحياة 
وع��ادات اكتسبها اللاحق عن السابق، من أجل ذلك تظهر 
والأساليب  ب��الأل��ف��اظ  المعاني  ع��ن  التعبير  ف��ي  الاخ��ت�الف��ات 
اللغوية لغرض الإقناع أو التأثير أو الإمتاع، ومهما تكن عند 
العرب  تبلغ ش��أو بلاغة  لن  فإنها  توارثتها،  أم��ة من بلاغة 
ف��ي ال��خ��ي��ال وال��ت��أث��ي��ر ال��ع��اط��ف��ي وم��ت��ان��ة ال��ت��رك��ي��ب وائ��ت�الف 
اللفظ بالمعنى ومراعاة الكلام لمقتضى الحال وتعدد طرق 
التعبير عن المعنى وغير ذلك مما انفردت به البلاغة العربية، 
حتى صار لها منهج علمي يدرس، وتكتب فيه المصنفات 
العربية أصيلة في منهجها  والشروح والمطولات، فالبلاغة 
لأنها  وم��ادت��ه��ا؛  ومنبعها،  ونشأتها،  وقضاياها،  العلمي، 
ال��ذي ع��اش في الصحراء  ب��دأت من حياة الإن��س��ان العربي 
يطويها على ناقته، وسمت به أخلاق ميزته عن غيره من 

الأعراق والأجناس.
المنهجية  العربية  البلاغة  ف��ي  الأص��ال��ة  أب��رز مظاهر  وم��ن   
الجاحظ  م��ع  الهجري  الثالث  ال��ق��رن  ف��ي  ب��دأت  التي  العلمية 
»255 هـ« الذي غرس الأسس المنهجية لها في كتابه »البيان 
والتبيين« الذي كان كنزاً في مادته البلاغية والأدبية، وفيه 
اللسان،  وعيوب  ومتطلباته،  البيان  معنى  الجاحظ  حصر 
البلاغة، ثم جاء طور جديد من  الخطيب، ومفهوم  وأدوات 
الفريد وه��و عبد  ال��ط��راز  البلاغة م��ع علم لغوي م��ن  أط���وار 
الإع��ج��از«  »دلائ���ل  كتابيه  ف��ي  ه��ـ«   471« الجرجاني  القاهر 
و»أس����رار ال��ب�الغ��ة« وفيهما أرس��ى أرك���ان الأس��س النظرية 
 
ً
التي قدم فيها دراسة البلاغة  الجمالية في  للذائقة  العلمية 

الكريم، وجعل  القرآن  البلاغي في  الإعجاز   لإظهار 
ً
عميقة

ثم جاء  ال��ك�الم،  المعنى من نظم  ينتج  ال��ذي  التركيب  أصله 
من بعدهم السكاكي »626 هـ« الذي قسم البلاغة إلى ثلاثة 
فروع: المعاني والبيان والبديع، وبتقسيم السكاكي استقرت 
ال��ذي  ال��ع��ل��وم«  ف��ي كتابه »مفتاح  ال��ف��روع  البلاغة على ه��ذه 
أدخل فيه علم المنطق كي يضبط الأصول والقوانين، وتبعه 
كتابه  ف��ي  ه��ـ«   739« القزويني  الخطيب  التقسيم  ه��ذا  ف��ي 

»الإيضاح في علوم البلاغة«. 
 وتتمثل جذور أصالة البلاغة العربية في منبعها ونشأتها 
التي ارتبطت بالقرآن الكريم الذي كان معجزاً لبلاغة العرب، 
ولله المثل الأعلى، فشرع أهل العلم يتسابقون إلى دراسته، 
وإظ��ه��ار أوج���ه الإع��ج��از ف��ي ب�الغ��ت��ه، وي��س��ب��ق ذل���ك الفطرة 
أشعار  ف��ي  السليم  العربي  ال���ذوق  م��ن  ج��اءت  التي  العربية 
ومن  وآداب��ه��م،  ومنافراتهم  ومساجلاتهم  وخطبهم  العرب 
 يقرأ قول 

ً
أبوعبيدة عن أعرابي سمع رج�ال ذل��ك ما حكاه 

مَرُ« »1«، فسجد الأعرابي وقال: 
ْ
ؤ

ُ
اصْدَعْ بِمَا ت

َ
الله تعالى: »ف

سجدت لفصاحته »2«، ففي هذه الآية يظهر جمال الإيجاز 
بأسلوب الاستعارة الذي يناسب سياق الحال؛ فالله – عز 
وجل – أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يجهر بالدعوة، لأن أصل الصدع 
ف��ي ال��وض��ع ال��ل��غ��وي إح����داث الان��ش��ق��اق والان��ك��س��ار، وق��ال 
السكاكي: »الصدع وهو كسر الزجاجة ببذل الإمكان »3«، 
الإم��ك��ان«،  ال��رس��ال��ة ببذل  لتبليغ  أم��ر حسي مستعار  وأن��ه 
الصدع  الجامع بين  الأص��ل  الاستعارة في  ويتجلى حسن 
وال��ج��ه��ر ب��ال��دع��وة م��ع وض���وح ال��ش��ب��ه، وم��ن روائ���ع الإع��ج��از 
 

َ
»وَقِيل تعالى:  قوله  ما ج��اء في  الكريم  القرآن  البلاغي في 

ضِيَ 
ُ
اءُ وَق

ْملَ
لِعِي وَغِيضَ ا

ْ
ق
َ
عِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أ

َ
رْضُ ابْل

َ
يَا أ

يَن« »4«،  ِ اِمل
َّ
وْمِ الظ

َ
ق

ْ
ل
ِّ
 بُعْدًا ل

َ
جُودِيِّ وَقِيل

ْ
ى ال

َ
وَتْ عَل

َ
مْرُ وَاسْت

َ ْأل
ا

ن��وح بالطوفان، وفي  وفيها الإخ��ب��ار ع��ن نهاية ه�الك ق��وم 
هذه الآية كثرت المعاني في قليل الألفاظ، وللجرجاني وقفة 
عندها يشرح فيها النظم في بناء الكلمات وترتيبها، حيث 

ي��ق��ول: »م��ع��ل��وم أن م��ب��دأ العظمة ف��ي أن ن��ودي��ت الأرض، ثم 
»يا« دون »أي« نحو »يا أيتها  أمرت، ثم في أن كان النداء بـ
الأرض« ثم إضافة »الماء« إلى »الكاف« دون أن يقال: »ابلعي 
الم���اء« ث��م أن أتبع ن��داء الأرض وأم��ره��ا بما ه��و م��ن شأنها، 
نداء السماء وأمرها كذلك بما يخصها، ثم أن قيل: »وَغِيضَ 
اءُ« فجاء الفعل على صيغة »فعل« الدالة على أنه لم يغض 

ْملَ
ا

إلا ب��أم��ر آم��ر وق���درة ق���ادر، ث��م تأكيد ذل��ك وت��ق��ري��ره بقوله 
مْ��رُ« ثم ذكر ما فائدة هذه الأم��ور، وهو: 

َ ْأل
ضِيَ ا

ُ
تعالى: »وَق

« ثم إضمار »السفينة« قبل الذكر،  جُودِيِّ
ْ
ى ال

َ
وَتْ عَل

َ
»وَاسْت

كما هو شرط الفخامة والدلالة على عظم الشأن، ثم مقابلة 
»قيل« في الفاتحة« »5«.  »قيل« في الخاتمة بـ

 نظرة العرب إلى اللغة 
ً
 ومما يجعل البلاغة العربية أصيلة

والمعنى  اللفظ  فيها  يجتمع  ال��ت��ي  المتكاملة  ص��ورت��ه��ا  ف��ي 
التي يجسدها مقتضى  بلا انفصال، مع النظرة السياقية 
الحال، ويضاف إلى ذلك مادتها التي كان أساسها الموروث 
العربي الأصيل، وعلى سبيل المثال تلك الصورة الفنية في 

قول الشاعر:
����ى ك�����ل ح���اج���ة 

ً
 ولم������ا ق���ض���ي���ن���ا م�����ن م����ن

وم�����س�����ح ب��������الأرك��������ان م������ن ه������و م���اس���ح
 ت���ج���اذب���ن���ا أط��������راف الأح�����ادي�����ث ب��ي��ن��ن��ا 

وس�������ال�������ت ب�����أع�����ن�����اق الم������ط������ي الأب������اط������ح
الطثرية، ولا  إل��ى كثير ع��زة، ويزيد بن  أبيات تنسب  وه��ي 
يعنينا القائل بقدر ما يعنينا ما فيها من نظم جميل يأتلف 
فيه اللفظ والمعنى، وفيها يصف الشاعر الحديث بعد قضاء 
حوائجهم في مناسك الحج، وسر الجمال يكمن في متعة 
التي جعلت المطايا تسير بسهولة ويسر وسرعة  الحديث 
حثيثة كانسياب المياه الجارية في السيول التي جرت بهذه 

السرعة،  أنها س��ارت سيراً حثيثاً في غاية  »أراد  الأب��اط��ح، 
 
ً
 في لين وسلاسة، حتى كأنها كانت سيولا

ً
وكانت سرعة

وقعت في تلك الأباطح فجرت بها« »6«، ويضاف إلى ندرة 
الاستعارة في اللطف والروعة انطلاق ألفاظها من الموروث 
الأث��ر في  بالغ  لها  التي  السيول  الأص��ي��ل، كجريان  العربي 
ن��ف��وس ال��ع��رب ال��ذي��ن ع��اش��وا ف��ي ال��ص��ح��راء، والم��ط��اي��ا التي 
كانت ركوبهم في السفر والترحال، والأباطح التي سكنوها 

وقطعوا مفاوزها.
 وأم���ا م��ا ج���اء ف��ي م����وروث ال��ع��رب الأخ�الق��ي الأص��ي��ل في 
بلاغتهم وآدابهم، فهو كثير كالبحر وعدد الرمال والحصى، 
وعلى سبيل المثال، لا الحصر، قول الشاعر أبي تمام الذي 

سارت به الركبان:
 لا ت���ن���ك���ري ع���ط���ل ال���ك���ري���م ع����ن ال��غ��ن��ى

 ف���ال���س���ي���ـ���ـ���ل ح����ـ����رب ل���ل���م���ك���ـ���ان ال��ع��ـ��ال��ـ��ي
التي  بالسيول  الغنى  م��ن  الكريم  ح��رم��ان  يشبه  فالشاعر 
تنقص كلما سالت من المكان المرتفع إلى المكان المنخفض 
كلمة  ف��ي  ال��ب�الغ��ي  ال��ج��م��ال  س��ر  ويظهر  تشبيهاً ضمنياً، 
»حرب« التي ترفع من شأن الكريم الذي لا يستقر المال في 
يده؛ لأنه يجود بما عنده، ثم انظر إلى الخيال في البيت الذي 
 وعزاً وعلواً للكريم، وفيه يقول 

ً
جعل فيه الشاعر الفقر رفعة

كان  إذا  الكريم  أن  السامع  إل��ى  قد خيل  »فهذا  الجرجاني: 
موصوفاً بالعلو، والرفعة في قدره، وكان الغنى كالغيث في 
إليه وعظم نفعه، وجب بالقياس أن يزل عن  الخلق  حاجة 
قياس  أن��ه  ومعلوم  العظيم،  الطود  السيل عن  زليل  الكريم، 

تخييل وإيهام« »7«.
ال��ذوق   وإذا ك��ان ه��ذا ح��ال المتكلم والمتلقي قديماً في ه��ذا 
اليوم  التعليمية  مؤسساتنا  بحال  فكيف  الرفيع،  البلاغي 

 
ً
م��ادة ال��ت��ي غالبا م��ا جعلتها  العربية  ال��ب�الغ��ة  ت��دري��س  ف��ي 

تفتقد إلى المتعة واكتساب الملكة البلاغية والذوق والجمال؟ 
ول��ذل��ك ك��ان م��ن ال��واج��ب ف��ي تعليم البلاغة أن يكون ال��ذوق 
فيها أساساً لتحقيق أبرز الغايات السامية، ومنها الإصابة 
في القول الذي يراعي مقتضى الحال في المحافل الرسمية، 
وب��ي��ان الإع���ج���از ال��ق��رآن��ي، ووع����ي ال���ت���راث ال��ع��رب��ي، وتنمية 
الإح���س���اس ال���ن���ق���دي، وت��ك��م��ن م��ش��ك�الت ت���دري���س ال��ب�الغ��ة 
العربية اليوم في أمرين اثنين مترابطين، أول هذه المشكلات 
مراحلها، عن  اختلاف  على  التعليمية،  المؤسسات  قصور 
غرس ملكة الذوق في نفس الطالب وعقله، وأصبح المعلم في 
تدريسه حريصاً على الحفظ والتلقين حتى صار الدرس 
 
ً
محفوظة ش��واه��د  المعلم  فاتخذ  المتعة،  م��ن  خالياً  البلاغي 

للتدريس كي يصبها في قالب القاعدة تيسيراً له وللطالب 
ال���ذي أص��ب��ح خالياً م��ن ال��ح��س ال��ن��ق��دي، وص���ار م��ن ال��ن��ادر 
ال��ذوق،  أن نرى الم��وازن��ات بين النصوص الأدبية التي تنمي 
وتتبادل  الآراء،  فيها  وتتباين  العقل،  وتشد  الفكر،  وتكد 
 من 

ً
 مبتورة

ً
فيها الخبرات، والأده��ى من ذلك أن نقرأ أمثلة

ويطلب  الاختبار،  تناسب وضع  نصوصها وسياقها كي 
فيها من الطالب استنتاج الأغراض البلاغية، وشرح الصور 
البيانية! ولأن التدريس البلاغي لم يقم على أساس الذوق، 
ال��ت��ق��وي��م منحًى  ال��ب�الغ��ي وأس��ال��ي��ب  التعليم  أه����داف  أخ���ذت 
م��خ��ت��ل��ف��اً، وم���ن ذل���ك م��ا ي��ظ��ه��ر ف��ي ت��دري��س الأث����ر ال��ب�الغ��ي 
الذي صار محصوراً  الفنية  البديعية والصور  للمحسنات 
أو تعدد  النصوص  تراعي اختلاف  في إجابات محددة لا 
أكثر وضوحاً في  تبدو  الثانية  المعاني والأذواق، والمشكلة 
ضعف تأهيل المعلمين، وهي، بلا شك، مشكلة مرتبطة بما 
قبلها، فهذا المعلم في تعليمه الجامعي لم تنم عنده الذائقة 
ال��ك��اف��ي، وعندما صار  ال��ت��دري��ب  إل��ى  يفتقر  لأن��ه  البلاغية؛ 
 عن 

ً
، فضلا

ً
ال��درس البلاغي عبئاً ثقيلا معلماً أصبح يرى 

قصور فهمه وإدراكه لأسرار البيان في تراكيب العربية.
 وإذا أردنا النهوض بالدرس البلاغي فإنه من الواجب على 
المؤسسات التعليمية أن تنتقل به من التعقيد والجمود إلى 
الجمال والذوق، وتراعى فيه الدراسة الشمولية التي تجتمع 
فيها العلوم والمعارف التي تعين الطالب على اكتساب ملكة 
اللغوية، ودلالات  التراكيب  النحو في  ال��ذوق، ومنها معاني 
الألفاظ، وأيام العرب وأخبارهم وآدابهم وغير ذلك مما يعين 
وط��رق  التقويم  وأس��ال��ي��ب  الأه����داف  عليها  وتبنى  ال����دارس، 
ال��ت��دري��س، وي��ع�ني ع��ل��ى ذل���ك إح��ي��اء ال��ج��ان��ب التطبيقي في 
الدراسة كي يستعمل الطالب البلاغة، ويتأثر بها، ويجعلها 

 للتأثير والإقناع. 
ً
أداة

ال��������ه��������وام��������ش  

1 - سورة الحجر: جزء من الآية 94.
2 - انظر: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، تأليف القاضي 
النشر  سنة  لبنان،  العلمية،  الكتب  دار  اليحصبي،  عياض 

1979م، الجزء الأول، صفحة 262.
3 - مفتاح العلوم، تأليف يوسف بن أبي بكر السكاكي، دار 
الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية 1987م، صفحة 390.

4 - سورة هود: الآية 44.
الجرجاني، تحقيق  تأليف عبدالقاهر  الإع��ج��از،  5 - دلائ��ل 
الثالثة  ال��ط��ب��ع��ة  ال��ق��اه��رة،  الم���دن���ي،  م��ح��م��ود ش��اك��ر، مطبعة 

1992م، صفحة 46.
6 - دلائل الإعجاز: ص 74.

تحقيق  الجرجاني،  عبدالقاهر  تأليف  البلاغة،  أس��رار   -  7
الطبعة  ب��ي��روت،  العلمية،  الكتب  دار  ه��ن��داوي،  عبدالحميد 

الأولى 2001م، صفحة 193.

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيفلسفة08

ال��ف��ل��س��ف��ة.. الاس���ت���ج���اب���ة ل��ل��واق��ع 
والارت���������ب���������اط ب����م����ش����اك����ل ال����ن����اس

حاتم السروي *

كانت الفلسفة مزدهرة ذات يوم.. حين 
وارتبطوا  لواقعهم  الفلاسفة  استجاب 
فتأملوها  م��واط��ن��ي��ه��م  ب��م��ش��كل�ات 

صوا الداء وكتبوا العلاج وشخَّ

للكون  ت��ف��س��ي��راً  وض���ع���وا  ال��فل�اس��ف��ة 
عصرهم  يل�ائ��م  م��ا  ورأوا  وال���ح���ي���اة.. 

م مجتمعاتهم ويؤدي إلى تقدُّ

◄

◄

الفلسفة في  إنها مدرسة   مهمة لا تخطئها عين ولا يحيد عنها فكر، 
ٌ
ملاحظة

الكليات  عالمنا العربي؛ فالفلسفة عندنا حبيسة الكتب وقاعات المحاضرات في 
الفلسفة عندنا؛  المتخصصة، ولا صلة لها بالواقع، وكلنا على يقين من معاناة 
حيث تطاردها مشكلة مركبة هي ضعف التقدير؛ بل إنها صارت لدى الكثيرين 
مرادفة للتفكير الآخر. مع أن الباحث المدقق لن يبذل كبير جهد حين يكتشف قوة 
براهين الفلاسفة، وهي القوة التي منحها لنا تماسك البرهان ومنطقيته، ونحن 
إذ نتكلم عن البرهنة فلا شك أنها صنعة الفلاسفة، والفلاسفة أقدر عليها من 

غيرهم.

ال������ف������ل������س������ف������ة ال�����ح�����ي�����ة
إم��ا حية متصلة  الأه��وان��ي  ف��ؤاد  ال��دك��ت��ور أحمد  أس��ت��اذن��ا  والفلسفة كما علمنا 
بالجمهور، وإما ميتة لا نراها إلا في المدارس والجامعات، وتاريخ الفلسفة ينبئنا 
أنها كانت مزدهرة ذات يوم، حين استجاب الفلاسفة لواقعهم وارتبطوا بمشكلات 
وحين  نظرهم،  وجهة  م��ن  ال��ع�الج  وكتبوا  ال���داء  فتأملوها وشخصوا  مواطنيهم 
م الاجتماعية القائمة وتساءلوا عن صلاحيتها 

ُ
ظ

ُّ
وضعوا تحت مجهر البحث الن

للتطبيق وهل هناك ما هو أنفع منها؟ وحين وضعوا تفسيرًا للكون والحياة رأوا 
أنه يلائم عصرهم ويؤدي إلى التقدم، مجتنبين كل أنواع التقليد للآباء والأساتذة، 

بَة.
ِّ
وَث

َ
منطلقين في طريق البحث بذهنية حرة مُت

باختصار يمكن القول إن الفيلسوف يوم نزل من برجه العاجي إلى أرض الناس 
ر ف��ي أوحالهم ون��اق��ش م��ا ه��م عليه م��ن نقصٍ وف��س��اد، ث��م أرش��ده��م وأخ��ذ 

َّ
وتعث

بإيديهم نحو التجديد والإصلاح، هنا فقط عاشت الفلسفة وانتعشت.

ع���������ص���������ر ال�������ف���لا���س�������ف�������ة
اليونان  إلى عصر فلاسفة  الزمن  آلة  لو ركبنا  والأمثلة على هذا كثيرة، فنحن 
الذي  فيثاغورس،  هذا  على  مثالٍ  وخير  والحياة،  بالناس  اتصال  على  لرأيناهم 
الآلاف  فيها  ينتظم  أنشأ كذلك مدرسة  وإنما  الكتب،  يقتصر على تصنيف  لم 
فيها  فيبث  البيوت  ي��دخ��ل  ك��ان  ال���ذي  ع��ي��ون حكمته، وس��ق��راط،  تلاميذه  مانحًا 
الأكاديمية  وأف�الط��ون، ص��اح��ب  والم�الع��ب،  البساتين  ف��ي  ال��ن��اس  ويعلم  فلسفته 
يصًا إلى  التي تسيّر اليوم جامعات العالم على طريقتها، وهو الذي سافر خِصِّ
الفاضلة،  المدينة  في  نظريته  بهذا  الفلسفة ويطبق  ملكها  ليعلم  جزيرة صقلية 
 على غرار أستاذه أفلاطون وكانت بالمعنى الحرفي 

ً
وأرسطو، الذي أسس مدرسة

 متكاملة، وفيها وجد الطلاب أصناف الحيوان والنبات والخرائط حتى لا 
ً
جامعة

 مجردة، بل تدعمها أصناف الأحياء ويؤيدها النظر 
ً
تكون دراسة الفلسفة نظرية

والحس، ولا ننسَ أن أرسطو كان معلم الإسكندر الأكبر.

ح�������ي�������وي�������ة ال����ف����ل����س����ف����ة
ومشاركته  بالجمهور  الفيلسوف  ارت��ب��اط  على  الفلسفة  حيوية  تقتصر  ول��م 
العلمية،  والكتابة  الأكاديمي  التعليم  ب��دوره في  العامة وقيامه  الحياة  الفاعلة في 
اها إلى جانب ما سبق، وساهم في تطوير الفكر  ى الفلسفة ونمَّ

َّ
ة ما غذ بل إن ثمَّ

الإنساني، وذلك هو »النقد الذاتي« عند الفلاسفة، حيث كان كل فيلسوف ينقد 
أفكاره بنفسه ويطورها، فكلما دخل الفيلسوف في مرحلة جديدة من مراحله 
ا 

ً
وفق الملائم  منها  فأخذ  والتمحيص  بالنظر  السابقة  أف��ك��اره  إل��ى  عمد  العمرية 

للمعطيات المستجدة وطرح منها ما لم يعد يراه مناسبًا، وهكذا رأينا »أفلاطون 
الكهل« ينتقد »أفلاطون الشاب« ويعدل كثيرًا من آرائه...

وظل الأمر على هذا النحو حتى دخلنا في العصور الوسطى، وهنا رأينا الفلسفة 
الهلاك، فالأساتذة والطلاب على ح��دٍ س��واء وقفوا عند حفظ كتب  توشك على 

الأق���دم�ي�ن، وج��ع��ل��وا م��ن أرس���ط���وا شخصا لا ي��س��وغ ال���خ���روج ع��ل��ي��ه! وأصبحت 
جْلِيَة معانيها، ودخل أبناؤها 

َ
الفلسفة عبارات يتوه الحكماء في حل طلاسمها وت

في نزاعات لفظية لا معنى لها، ولم يسلم المسلمون من هذا المصير، فقد أصبحت 
الفلسفة الإسلامية عندهم في مراحلها المتأخرة – بعد الثلاثة الكبار الفارابي، 
وابن سينا، وابن رشد – ألغازًا تضيع العمر، وساهم هذا المصير في منح الفقهاء 

مبررًا ممتازًا لتحريم الفلسفة بالجملة والقول إنها علمٌ لا ينفع.

النهضة العربية وعصر  الفلسفة 
وقد حاول ابن رشد محاولة نشكره عليها أن ينعش الفلسفة العربية، فكان أن 
ليسا غريمين،  أنهما  للناس  وب�َّن�يَّ  الفلسفة،  والدين من  الدين  الفلسفة من  ب  ق��رَّ
، لما كان فيه  رَ عليه خصومه كلامًا لو صَحَّ إلا أن صوت الجهل كان أقوى، وزوَّ
الفلسفة، وث��ار  ���ت الحياة ف��ي ع��روق  النهضة ودَبَّ ث��م ج��اء عصر  مستندٌ ض��ده. 
بيكون وديكارت على تعاليم أرسطو، ووضع ديكارت أساس الفلسفة الحديثة، 
ولا ينبغي أن ننسى ريادة بيكون وإسهاماته في إرساء دعائم هذه الفلسفة، ولا 
تزال الفلسفة تتطور عند الغرب وتموت عند العرب، ويُطمَس عندنا كل نزوع حر 

– مستهلكاً للحضارة، غير 
ًال

إلى التفكير، حتى أصبح الإنسان العربي –إلا قلي
مخترع بل مستهلك للمخترعات، غير مفكر، بل مستورد للأفكار!

ن������خ������ب������وي������ة ال����ف����ل����س����ف����ة
 هي إلى الأحاجي والألغاز أقرب، ولكي يحترم 

ً
ة ونكتب فلسفة رَّ

َ
وحتى لا نعيد الك

العناية بها – فهذا ما لا  إلى  الفلسفة حتى إن لم تنصرف همة أكثرهم  الناس 
نطمح إليه، وستبقى الفلسفة نخبوية شئنا أم أبينا – أقول: حتى نتلافى كل ذلك 
فعلى الباحثين العرب في مجال الفلسفة أن ينظروا إلى الواقع، وأن ينتجوا قراءات 
فلسفية للعالم المعاصر بحيث تكون المشكلات الراهنة للنوع الإنساني هي محل 

الأولوية بالنسبة لهم.
إن الفلسفة إكسيرٌ يُدَاوِي عذابات الإنسان، وما أكثر عذابات الناس في حاضرنا، 
وحتى لو آثر البعض أن تكون كتابتهم للفلسفة تأريخية، فليتهم يعتمدون على 
ال��ذي كتب ف��ي ت��اري��خ الفلسفة  مذهب ب��رت��ران��د راس��ل ف��ي ت��أري��خ الفلسفة، فهو 
الحديثة،  لأوروب��ا  والسياسية  الاجتماعية  بالظروف  التاريخ  هذا  ورب��ط  الغربية، 
هَم فقد لاقت أعماله ما هي جديرة به من النجاح، وبهذا أعطى 

ْ
ولأنه كتب ما يُف

راسل قبلة الحياة لتاريخ الفلسفة الغربية. إن الفيلسوف ليس هذا المجنح الخرافي 
الذي يعيش فوق العالم المحسوس، وليس هذا العبقري المتأفف من رذائل الحياة 
الدنيا دون أي فعل إيجابي، بل هو الإنسان الواعي المتفاعل مع بيئته والمنتمي 

إليها، والراغب في إصلاحها بعد الفهم والتشخيص.
ونحن نعاني في بيئتنا العربية من وطأة التراث، فنحن في الحقيقة نعيش في 
ن��ري��د أن نقف على م��ا فيه م��ن م��واط��ن القوة  ل��ه وم��ا عليه، ولا  ال��ت��راث بما  ه��ذا 
والضعف، أو الكمال والقصور، والعلم والخرافة، إننا في الحقيقة نجترُّ نزاعات 
يعلن  أن  العربي  الفلسفة  باحث  وهمة  بيننا،  يعيشون  وكأنهم  »ال��ك�الم«  علماء 
ا، وأن الذهن العربي 

ً
لقومه بالدليل القاطع والبرهان الساطع أن التراث ليس إلا تراث

ي��درس  وأن���ه ح�ني  ف��ي ح��اض��ره ومستقبله،  المستقل  ب��وع��ي��ه  يفكر  أن  ل��ه  يمكن 
م  يِّ

َ
الفلسفة على طريقة برتراند راسل سيعرف بالتأكيد كيف يحلل العبارات ويُق

المفاهيم ويكشف عن أمراض أمته، وبهذا ندرك أنه لا مفر من إحياء الفلسفة وأن 
تكون الفلسفة للحياة.

* كاتب مصري

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL09فلسفة

»ما شأن الفلسفة ها هنا؟
منا على الأقل ألا ننخدع، ولكنها لا تجيز استبعاد 

ّ
إنهّا تعل

أيّ حدث، ولا أيّ إمكانية، كما تعلمنا مواجهة الكارثة، وهي 
تثير القلق في صميم طمأنينة العالم، غير أنها تحظر أيضاً 
الكارثة كارثة لا مردّ لها لأنّ أمر المستقبل  حماقة اعتبار 

رغم كل شيء بيدنا أيضاً«. )كارل يسبرس(
إل��ى ورق  الفيلسوف  الوعي يشدّ  أم هو  الحماقة؟  هل هي 
أبيض، فيفرغ فيه معاناته، ويرعب الآخرين بأفكار أدّت في 
يوم من الأيام إلى قتل الفيلسوف، أو إلى نقش صوته في 

ذاكرة الناس؟
السمّ في  انتشر  ال��ذي  الجميع مقتل »س��ق��راط«، ذاك  يذكر 
ب��دن��ه، لأن���ه خ��ال��ف ال��س��ائ��د ون��ق��د الم���أل���وف، وي��ذك��ر الجميع 
»روس�����و وف��ول��ت��ي��ر وم��ن��ت��س��ك��ي��و«، أص�����وات ال��ح��ق وال��ح��ري��ة 
والمساواة وأقلام الأنوار، تلك التي أصلحت طريقة التفكير 
ومنهج الحياة، فأضحت شعلة دائمة اللهب في قلوب الناس. 
فهل للتفكير من رهان؟ وهل للفيلسوف من متعة ينشدها 

حتى يؤسس ذاته على منطلقات من الجمر؟
فيفتحها  أسئلته  يعاني  ال��ذي  ذاك  الفيلسوف هو  ليس  أو 
إج��اب��ة، ولا  التي لا تقف على  الاستفهامات،  م��ن  لات 

ّ
ش�ل�ا

تلك  ف��ي  الفلسفة يكمن  ليس ش��رف  أو  ت��ع��رّف ح��الات��ه��ا؟ 
الأسئلة، التي هي رهان الرهانات، بحكم أنّ كل إجابة تكون 

هي التشويه عينه لفعل التفكير؟

ع�����م�����ق ال������س������ؤال
����د »ه���ي���دغ���ار« ع��م��ق ال���س���ؤال، إذ ف��ي��ه ت��ك��م��ن أص��ال��ة 

ّ
ل��ق��د أك

ال��وج��ود  ك��ل استفهاماتنا ح��ول  تتأصّل  وج��ودن��ا، وع��ن��ده 
والإنسان، لذلك كانت دعوته متجهة إلى هذا السؤال، إذ فيه 
النسيان،  القابع في  الكائن  ل��ذاك  الأص��ل لكل تعيين ممكن 
عبر  ال��س��ؤال  ف��ي تصحيح  تتعّني  الحضور  ب��داه��ة  فكانت 
أحرجتها  التي  تلك  الفلسفة  ت��اري��خ  ف��ي  وضعيته  معاينة 

بداهة الإجابات.
»ب���ه���ذا ال���س���ؤال ن��م��سّ م��وض��وع��اً واس���ع���اً ج�����دّاً، م��وض��وع��اً 
م��ت��رام��ي الأط�����راف، ولأنّ الم��وض��وع واس����ع، ف��ق��د ب��ق��ي بغير 
من  نتناوله  أن  مقدورنا  ففي  تحديد،  بغير  ولأن��ه  تحديد، 

خلال أكثر وجهات النظر اختلافاً.
ومع ذلك فسوف نعثر دائماً على شيء من الحق.

م������ق������ولات رائ��������دة
»ولكن بما أن الآراء الممكنة كلها في متناول هذا الموضوع 
المتشعّب الأطراف، متداخل بعضها في بعض، فنحن على 
زم«. 

ّ
شفا الوقوع في خطر يفتقد معه حديثنا الإحكام اللا

)هايدغر(
هي الأسئلة أو هو حبّ الانقلاب على التاريخ ذاك »العملاق«، 
أو هي  ��ه��ا ح��ق��ائ��ق 

ّ
أن ن��ظ��نّ  ب���أوه���ام،  لتكبيلنا  ال���ذي يسعى 

استعارات وكنايات وأساليب حجاجية، لم تخرج عن »دائرة 
الإخفاء« أو عن »فنون التمويه«، فهل هو »العقل« جريمتنا 
إرادة  أم  ل��ه��ا؟  الفلاسفة ح��ي��ازت��ه  ت��وهّ��م  ف��ي معرفة  الأول���ى 
الفيلسوف  تدمير ماضي المعرفة وتأسيس نقد يرتفع به 
م��ن منزلة »الات��ب��اع« إل��ى »الإب����داع« كإنتاج ج��ديّ ومضيف 

ومريد؟
»إن ال��ع��ق��ل ب��م��ا ه��و وس��ي��ل��ة ال��ف��رد إل���ى ال��ب��ق��اء ي��ط��وّر ق��واه 
ال��رئ��ي��س��يّ��ة ع��ب��ر الإخ����ف����اء، ف��ه��و ال��وس��ي��ل��ة ال��ت��ي ب��ه��ا يبقى 
الأف���راد الأك��ث��ر ضعفا والأق���ل ص�الب��ة. إذ ه��م غير قادرين 

على خوض معركة من أجل الوجود، سلاحهم فيها قرون 
وأنياب كأنياب الضواري.

ويبلغ فنّ الإخفاء والمواراة هذا لدى الإنسان قمّته: فالتمويه 
ف 

ّ
ق والكذب والخداع والاغتياب وتصعير الخد وتكل

ّ
والتمل

ر بالعرف والدّجل على النفس 
ّ
الهيبة وحمل القناع والتست

وع��ل��ى الآخ��ري��ن، أو فلنقل ف��ي ع��ب��ارة واح���دة اف��ت��ع��ال الملق 
الدائم طلباً لشيء من بريق الزهو الزائف، كل ذلك قد غدا 

القاعدة والقانون«. )نيـتـشـه(
فهل ه��ي الفلسفة وق��د أعلنت ع��ن ذات��ه��ا؟ أم ه��ي الفلسفة 

وقد أسلمت وجودها إلى نزعة تقدّس أمراً واحداً »الإرادة«، 
تلك التي تتآمر على »العقل« ومنتجاته المعرفية والقيمية؟ 
 

ّ
ال���ذي ظل ال��ج��دي��د، ذاك  الإن��س��ان  ب��اب  ك��ان��ت  لعل »الإرادة« 

ه وفيّ لذاته وللحياة، أو لعلها »إرادة الوجود« 
ّ
يعشقها، لأن

كما يفهمها »نيـتشـه«، تلك التي هي »إرادة الحياة«، عوّضت 
في  ال��ح��داث��ة  لفلسفة  م��دخ�ال  ك��ان��ت  ال��ت��ي  التفكير«،  »إرادة 
العلم  بأضواء  المستنير  العجيب  الإنسان  ل��ذاك  تأسيسها 
وأن�����واره ال��خ�الب��ة، ل��ق��د أعلنها »دي���ك���ارت«، »الإن���س���ان سيّد 

ومالك للطبيعة«.

نه من حجة لبسط 
ّ
الإن��س��ان ومك ع��رّف بمبادئها ذاك  لقد 

ن���ف���وذه ع��ل��ى الم����وج����ودات، لأن����ه ال��ع��اق��ل ب��ام��ت��ي��از، وال���واع���ي 
بشمولية سيادته على أجزاء الوجود وموضوعات التفكير، 
م على صخرة 

ّ
لكنه الظنّ أو الوهم أو الاعتقاد، وهو يتحط

ارتفاع  إلى معاداة كل  ال��ذي توجّه  المريد«،  »الفعل  أو  ال��ذات 
عن وقائع الإنسان في الحياة، أي أنّ وعيي لن يكون ممكناً 
 بانخراطي في معيش عمقه من ذاتي وفعله في إرادتي 

ّ
إلا

اختياراتي  وتتأكد  خصوصياتي،  تتجلى  فيه  إذ  ي��ك��ون، 
كفرد واع ومسؤول.

أم  إنسانها؟  رس��م  فتعيد  ذات��ه��ا،  إل��ى  الفلسفة  ت��رت��دّ  فهل 
 في محايثة المعيش قدر كل 

ّ
هو التفكير لا يكون كائناً إلا

فلسفة مريدة؟
أج��وب��ت��ه، وذاك م��ن عمق  ق��د يسأل وي��ؤج��ل  الفيلسوف  إن 
ي��ت��أجّ��ل، إذ هو  التفكير، ول��ك��ن »الم��ع��ي��ش« لا نخاله  ح���الات 
ملامسة واعية من قبل »القصد«، روح كل وعي ينغمس في 
الحياة وينصّب »إرادته« فيها وفيّة لذاك الإنسان المسؤول 

عن اختياراته:
»م��ا ه��و مباشر إنما ه��و ال��ع��ال��م، وه��و ف��ي عجلة م��ن أم��ره. 
القيم كما يطار  أتقحّم تطير أفعالي  ال��ذي  العالم  وف��ي ه��ذا 
الم��ض��ادة  القيمة  ل��ي  ى 

ّ
تتجل اس��ت��ن��ك��اري  فبفضل  ال��ح��ج��ل. 

عة«، وفي إعجابي تتجلى لي قيمة »العظمة«، خاصة 
ّ

»الض
حقيقية،  وه��ي جمهرة  المحرّمات،  من  لجمهرة  طاعتي  أنّ 

...
ً
كأنها موجودة فعلا

ال��واق��ع على نحو سلبي م��ن بسيط  إنّ ك��ل م��ا أنتظره م��ن 
الأشياء، وكل هذه القيم التافهة اليومية، تستمدّ معناها في 
الحقيقة من مشروع أوّل لذاتي، مشروع هو كأنه اختياري 

لذاتي في العالم«. )سـارتـر(
للمعيش، فكشفت  فت من قصدها 

ّ
المعاصرة، وقد كث هي 

النسيان  غياهب  في  بالإنسان  تلقي  ك��ادت  مفارقات  عن 
ال��ت��ي حملتها  و»حقيقته«  الم��ع��ق��ول  وج���وده  الأب����ديّ، حيث 

أجوبة جاهزة عن الوجود:
»أيها الإنسان اعرف نفسك بنفسك«. )أفـلاطـون(

»إنّ الفلسفة... علم الوجود بما هو موجود«. )أرسـطـو(
ر إذن أنا موجود«. )ديـكـارت(

ّ
»أنا أشك أنا أفك

* أكاديمي وكاتب تونسي

الوجه الآخر للتفكيـر.. أو سقوط القنـاع
حقائق مكررةحاتـم النـقـاطـي *

ه��ي م��ق��ولات رائ����دة، ولكنها ل��م ت��ؤس��س ل��ن��ا غير 
»ح��ق��ائ��ق م��ك��ررة« طمست ع��م��ق وج���ودن���ا، فكان 
علينا مغادرتها إلى الأبد، إذ في هذه »المعاصرة« 
ت��ك��م��ن ت��ع��ري��ة ت��ل��ك الأوه�����ام ال��ق��ات��ل��ة ل��ك��ل لحظات 
تفاصيلها  للحياة في  الإرادة في عمق معاناتها 

ومغامراتها.
إن��ه ب��اب »الاخ��ت�الف« أو ه��و وج��ه آخ��ر لوجودنا، 
ي��ت��ن��اول »م��ط��رق��ة« ي��ه��دم ال��س��ائ��د ليستدعي ب��اب 
الحياة، مغامرة لا يتذوّقها غير  أو باب  »الإرادة« 
و فلاسفة ومبدعين،  ال��رج��ال من عظماء  صفوة 
اخ����ت����اروا ال���ح���ي���اة ع��ل��ى ال����ع����دم، وال���ح���ض���ور على 

النسيان، والسؤال على الجواب.
الحياة  ها 

ّ
لعل أو  للتفكير؟  الحياة وجه آخر  ها 

ّ
لعل

في  »الإرادة«  ها 
ّ
لعل أو  للتفكير؟  ال��ن��ق��دي  ال��وج��ه 

ب��س��ط ن��ف��وذه��ا ع��ل��ى ال��ي��وم��يّ ت��ن��بّ��ه الإن���س���ان إل��ى 
ضرورة الاختلاف؟

إرادة تدمير ماضي المعرفة وتأسيس نقد يرتفع به الفيلسوف 
ومريد ومضيف  جديّ  كإنتاج  »الإبداع«  إلى  »الاتباع«  منزلة  من 

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

◄



الثقافيقصة10

الملف 
الأزرق

جاءت مواليد جدد، دفعة من الجنود الحديثين، في وقت كان القدامى 
جافة  رجولية  صيحات  فجأة،  الأص��وات  ارتفعت  طعامهم.  يتناولون 
تحمل ن���ذراً بالخ���راب ح�ىت لام��س قلبه خ��وفٌ غامض م��ن أن مكروها 
اق�رتب نائب  الثالثة.  السرية  قاعة  م��ن  تتصاعد  الأص���وات  وق��ع.  ق��د 
التجمهر على  بلهجة مرتبكة وه��و يح��دق في  الإع��اش��ة وس��أل  ضابط 

سطح البناية:
ــ ما الذي حدث؟

أجابه الجنود، بصوت واحد كأنه إعلان قدري:
ــ محمد مات.

محمد الذي أنهى خدمته العسكرية ثلاث سنوات كاملة. محمد الذي أتّم 
أخ�ير من آمر  توقيعٍ  أوراق تسريحه ولم يكن يفصله عن الحرية س��وى 

الوحدة، توقيع مؤجل إلى البريد المسائي لأن الآمر كان نائماً صباحا.

ركت حتى اللحظة 
ُ
في ذلك النهار، جاء تفتيش مفاجئ وأواني الطعام ت

ل��ك��ل س��ري��ة عريفاً،  ف���إن  ال��ع��ب��ث،  الأخ��ي��رة وك��م��ا تقتضي لوجستيات 
بعيداً  المتسخة  الأوان���ي  إخفاء  أي  البسيط،  الحل  يملك  ك��ان  والعريف 
عن العيون، فرفعها إلى السطح. بعد انتهاء التفتيش، أمر العريف إلى 
محمد، المحكوم بالانتظار، أن يصعد ويجلب الأواني من السطح معه. 
مشى محمد نحو حريته الموعودة، كمن يهبط درجاً وهمياً لا نهاية له. 
وفي اللحظة التي مدّ فيها يده، التصقت الأواني بسلك كهربائي عارٍ، 
بعد  م��ات  وأرداه صريعاً في لحظتها. هكذا  التيار في جسده  فاندلع 
ثلاث سنوات من انضباط بلا معنى ليهزمه قدر هزيل، أوانٍ معدنية 

تركت فوق سلك كهرباء.
 كستارة أسمنتية. عند 

ً
م على المكان شبح الحزن، صامتاً وثقيلا يَّ

َ
خ

قال وف��راغٍ ينسل في 
ُ
الرجال، للفقد طعم غريب، مزيج من م��رارة لا ت

الروح كأنه مقعد خاوٍ يُترك إلى الأبد. خاصة أنه مات في يوم كان من 
المفترض أن يكون يوم ولادته الثانية وهو يوم تسريحه من الخدمة.

مرت أعوام، عام يتبعه آخر حتى اكتملت خمسة على الحادثة.
القسمين الأول والثاني. لمح  أوراق  ك��ان الضابط يطبع  الأي��ام،  أح��د  في 
نائب ضابط الإعاشة فجأة ملفاً أزرق، متروكاً منذ زمن فسأل زميله 

عنه:
ــ ما هذا الملف ذو الغلاف الأزرق؟

أجابه ببرود رتيب:
ــ إنه ملف تقاعد محمد، ذلك الفتى الذي صُعق بالتيار الكهربائي. ولأنه 

مات أثناء الخدمة فقد أصبح لأهله الحق في راتب تقاعدي.
الضابط  ن��ائ��ب  إل��ى  أع���ادت  غ��ائ��راً،  ه��مّ��اً  لكنها فتحت  كلمات بسيطة، 
ال��ع��ري��ف وه��و يأمر  ال��ج��م��وع وه��ي تلتف ح��ول الجثة وص���وت  مشهد 

وصوت الكهرباء وهو يبتلع حياة شاب في ثانية.
شعر نائب الضابط بنبرة شفقة تتصاعد من صدره. كيف سيصل 
الراتب إلى أهله؟ الوحدة العسكرية عالم للجنود وحدهم، لا مكان فيه 
أن  اعتادت  الداخل، من عيون  أن يُسير من  للمدنيين. كل شيء يجب 
ترى الأموات أوراقاً رتيبة ولا تتحرك لها. بقي الملف الأزرق شاهداً، ينام 

لنفسه،  الملف  الضابط  نائب  الزمن يمر. سرق  على رفٍ معدني فيما 
الملف الأزرق كان كنزاً بيروقراطياً حقيقياً: توقيع آمر السرية، توقيع 
المساعد، مساعد الآمر، آمر الكتيبة، حمل حتى براءة الذمة من الإعاشة. 
سلسلة كاملة من البصمات والكتابات التي تجعل الورق أثقل من لحم 

الإنسان.
إل��ى سرية  خ��رج مصادفة  ث��م  بعناية  المطلوبة  التوقيعات  حملة  أنجز 
النداء. هناك، استغل  لقيادة قوات  التابعة  والنقل في بعقوبة،  التموين 
وج����وده ووق����ع الم��ل��ف م��ن ال��ق��ائ��د وم��س��اع��ده وح�ي�ن اك��ت��م��ل��ت ال��ط��ق��وس 

 الملف معه.
ً
البيروقراطية، تصادف أنه هرب من الخدمة حاملا

قلب أوراق��اً مكدسة، عثرت 
ُ
م��رت خمسة أع��وام أخ��رى. كانت زوجته ت

بينها على الملف الأزرق نفسه وسألته: ما هذه الأوراق؟ أخذها منها، 
زالت  ما  وجدها  منسيّاً.  يواجه شبحاً  رج��ل  بدهشة  يديه  بين  قلبها 
الأخ���رى. كيف نسيها؟  الأخ��ت��ام والجهات  إل��ى بعض  ناقصة، بحاجة 

وكيف بقيت كل هذه السنوات نائمة في بيته؟
في لحظة صفاء، حملها أخيراً إلى عائلة المتوفى. ارتدى بدلة عسكرية 
قديمة وبيريهاً رغم هروبه من الخدمة منذ زمن. الورق لا يشي بالخيانة 
والبيريه يوهم بالشرعية. العنوان كان موجوداً في الأوراق فقادته إلى 
الدورة، إلى أبو دشير. المنطقة كانت منازل جديدة متفرقة، لا الحارات 
ام���رأة ف��ي مثل ع��م��ره، في  ال��ب��اب فخرجت  التي يعرفها. ط��رق  المكتظة 
العقد الثالث ملامحها باهتة كأنها خرجت من صمت طويل. سألها عن 
الميت. أجابته ببرود: أنا زوجة أبيه. أمه ماتت. لا أحد له غير أبيه، وهو 

 في السوق. سيعود بعد قليل، تفضل في المنزل وانتظره.
ً
يعمل بقالا

جلس في باحة المنزل كأنه واحد من أهل ال��دار ينتظر. أص��وات المارة، 
باعة الخضار، هدير عربات صغيرة. كان الزمن يدور في الخارج فيما 
أزرق،  أمامه ملفاً  ليفتح  السوق  يترقب رج�ال سيعود من  الداخل  في 

ره بأن الموت لا يُنسى أبداً إنما يبقى 
ّ
ملفاً لا يحمل حياة جديدة بل يذك

معلقاً بختم ناقص وتوقيع مؤجل. المرأة ـ زوجة الأب ـ أعدت له فطوراً 
ة تتن. 

ّ
 عن حسرة قديمة على لف

ً
بسيطاً وقدمت له علبة سجائر بديلا

بدا المشهد منزلياً على نحو غريب، غريب ببدلة عسكرية هاربة، جالس 
بين جدران بيت لا يعرفه، يدخن سيجارة.

حان وقت الغداء، جاء الأب من السوق، متعباً، يحمل معه رائحة الطماطم 
وابتسامة واجبة لضيف عسكري. رحّب به ببرود لائق فأخبره نائب 

الضابط بسبب مقدمه. استمع الأب ثم أجابه بصرامة عملية:
ــ أنا لا أملك الوقت ولا المال لإتمام معاملة راتب تقاعد ولدي. يسمّونه 

راتباً لكنه يُصرف سنوياً، لا شهرياً؛ لقلته. فما جدواه؟!
ك��ان ال��ج��واب كخنجر ف��ي ص��در ال��ض��اب��ط لكنه ل��م ي��ت��راج��ع ب��ل تطوّع 
بحماس غامض لإكمال المعاملة بنفسه، مقابل أجرة سجائر وسيارات 
»أجرة الأتعاب«. كأنه أراد أن يعوض موت الجندي  أجرة وما يُسمى بـ

بمغامرة بيروقراطية أو أن يشتري لنفسه مكانة مفقودة.
صار الضابط يجمع التواقيع بين فترة وأخرى. يمضي بالملف الأزرق 
من مكتب إل��ى آخ��ر حتى وزي��ر ال��دف��اع. وف��ي نهار أخبرته زوج��ة الأب 

بما لديها:
ــ ذهب الأب بنفسه إلى الوحدة ليسأل عن مصير الذي تعهّد بالملف. 

أجابوه هناك »إنه هارب من الخدمة«، انكشف للأب أنك هارب!!
يعد  لم  الباب،  يطرق  يعد  لم  تماماً،  الضابط  اختفى  اللحظة،  تلك  منذ 

يجلس في الباحة، لم يعد يطلب سجائر ولا فطوراً.
وكحال الأنظمة القمعية التي تنهار ثم يُستعاد موظفوها وكأن شيئاً 
لم يحدث، عاد الضابط لاحقاً إلى مكانه الرسمي وعاد الأب، صبوراً 
كعادته، بعد خمس سنوات أخرى، ليأخذ الملف الأزرق ويُنجز الخطوة 

الأخيرة بنفسه، وهي إخراج هوية التقاعد.

ليال الحربي

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL11قصة

م��واق��ف نظيفة، يطل السوق  أم��ش��ي ع��ص��را في س��اح��ة 
المركزي بلوحة نيونية مرتعشة، أسمع صوت أزيز عاليا، 
يرفع الجميع رؤوسهم إليها، يظلم ربُعها فجأة، يضحى 

»السوق المرُ«.
تهبط الرؤوس، تضغط زرّ الإبلاغ المغروس في منتصف 
القفص الصدري، لا مجال للخلل والإص�الح ضروري 

وفوري.
ابتسمتُ.

***
معوجاً،  حجابها  يلتف  ح��س�ني«  »ه���دى  صديقتي  لم��ح��تُ 
ت�����داري ج���زاً ك��ب��ي��راً م���ن خ��ده��ا الأي���م���ن. ه���ل ت��ل��ف م��ج��دداً؟ 
جودته  من  وسخرتُ  منخفضة،  بأسعار  مرتين  أصلحته 
سابقا. كدتُ أناديها، تذكرتُ أسبوع »تخفيضات الصوت«، 
فلا أحاديث عالية النبرة أو هتافات أو صياح. ندمتُ لعدم 

شرائي استثناء المرّة الواحدة للمناداة.
واختفت.

***
حوّمت طائرتا »درون« بمهارة.

قلت بصوت خفيض: عالجا الخلل.
أنهما  واض��ح  عينيّ،  من  اقتربتا  عاموديا،  هبطتا  توقفتا، 
متجهتين  بانسيابية  وارتفعتا  ومضتا.  صوتي،  التقطتا 

إلى لوحة النيون.
سعدت.

***
ف���وق رأس��ي  ت��ض��يء  اق��ت��ن��اء ط��ائ��رة »درون«،  ل��ط��الم��ا أردت 

فيتلألأ حضوري.
شعرت بتنميل بسيط عند مرفقي، تجاهلته.

 اهتمامي بصحتي.
ّ

فكرت قل
تكاسلت.

***
 أتجه إلى محل »جلطة قلب« الشهير، أقرأ الشاشة اللوحية 
لقائمة العصائر: »كدمة عين« )ماهيتو أزرق(، »بذح اللسان« 
المفضل فهو »شلل« )عصير  أمّا  الحارق(،  الفلفل  )خليط 
الساحقة  ال���ح���رارة  ليخمد  اش��ت��ري��ت��ه  ال����ب����رودة(،  صقيعي 

ويأخذني بعيداً عن تنميل ذراعي اليسرى المتزايد.
أض��ح��ك ع��ن��د ش��رب��ي ال��ع��ص��ي��ر الم���دغ���دغ، ي��ن��ظ��ر إل����يّ ال��ب��ائ��ع 

باستياء وحزم، يخبرني:
- عليك الالتزام بالابتسام دون الضحك.

- آآآآ...
أعلنت  الجديدة  الصوت«  »تخفيضات  أسبوع  تحديثات   -

أمس بمنع الضحك.
أهزّ رأسي ولساني متجمد.

أت��س��اءل ع��ن خ��س��ارت��ن��ا ل��و ف���ازت أق��ل��ي��ة »الم��ح��اف��ظ��ون« في 
مطالباتها بإغلاق محل تعترف عصائره بالأضرار، بينما 

يرفع مجتمعنا منذ سنوات شعار أنه »لا تشوبه شائبة«.
ارتجف جفني، ارتسمت جملة صغيرة أمام عيني بوجود 

مخالفة، قرأت جملة »تأخرتِ عن موعد العلاج«.
استأتُ.

***
أتجهُ نحو المركبة 71 العمومية، بلسان مخدّر، أصعد، أرى 

 لموضة العيون الصغيرة، الغالبية يضيّق عيونه.
ً
مجاراة

اب��ت��ل��ع��تُ ض��ح��ك��ت��ي، ج��ل��س��تُ س��ري��ع��اً، ب��رائ��ح��ت��ه��ا ال��زك��ي��ة 
من  رأس��ه��ا  م��ون��رو«  »م��ارل�ني  ق��رّب��ت  الشقية  وابتسامتها 

رأس��ي، سألتني: بيتك في قطاع 5؟ ه��ززتُ رأس��ي إيجاباً، 
كدتُ أخبرها إنّ جميع الممثلات المتقاعدات يعشن هناك.

وصلنا؛ غادرتُ، سهوتُ بحقيبتها الأنيقة، اصطدم كتفي 
بباب الباص عند الدرجة الأخيرة، نزلتُ، سرى تنميل أقوى، 

.
ً
تألمتُ صامتة

صبرت.ُ
***

دخلتُ منزلي.
راجعتُ معدّل مخالفاتي في شاشة النقاط، حددتُ موعداً 

للمعالج.
أزحتُ خصلة، نظرتُ لوجهي، تحسستُ ملامحه، تذكرتُ 
أرادني  الإنكليزي«،  »المريض  بفيلم  الهائم  الغني  صاحبي 
»كاثرين  دور  ف��ي  ت��وم��اس  س��ك��وت  كريستين  م��ن  نسخة 
وخصرها  الآس���ي،  وجهها  الناعسة،  بعيونها  كليفتون«، 

ه وصندوق الملابس والاكسسوارات ثروة.
ُ
فت

ّ
الأهيف. كل

يوميا يأمرني بالجلوس في الظلام، بقربي شمعة كبيرة، 
أكاتبه أو أحفظ وأتلو رسائل حب متقمصين أنا وهو، أبطال 

والم��ش��اه��د وحميمية  الطلبات  ن��ك��رر  ال��روم��ان��س��ي��ة،  الأف�ل�ام 
الأوقات.

ا سعيدين.
ّ
كن

وتألقتُ.
***

خمس سنوات مضت، رأيتُ ذبذبات ملله، عاينت شبعه من 
لعبة الرسائل.

أبلغني أخيراً بانتهاء مهمتي.
خ��يّ��رن��ي ب�ني ال��ح��ري��ة أو ال���ع���ودة ل��ل��ش��رك��ة ال��ت��ي صنعتني، 
 ببعض المصاريف الخاصة 

ً
لا

ّ
فأجبتُ، وأهداني المنزل متكف

ب��ال��ص��ي��ان��ة ال����دوري����ة لأج���ه���زت���ي، م��ش��ت��رط��اً ال���ت���زام���ي ب��ع��دم 
التواصل معه.

ب��ق��ي��ة ي���وم���ي أش��غ��ل��ه ب��ال��ك��ت��اب��ة لم���وق���ع »ال���ع���ش���اق« أزوده�����م 
نهك براغي ذراعي 

ُ
بالرسائل والعبارات، يدفعون ثمنها، ولت

إزاء مطالباتهم بالمزيد.
يرسل المعالج الجديد موافقته على الموعد.

ابتهجتُ.

***
أف��ك��ر ب��م��ارل�ني م��ون��رو، م��ا ال���ذي أدت���ه م��ن أف�الم��ه��ا لإرض��اء 

صاحبها؟
قطاع 6 ليس ضخما ولا ضئيلا.

ر كلنا نسخ وطلبات مختلفة، 
ُ
ث
ُ
في القرب مني صديقات ك

بعضها معروف، وآخر خفي:
س��ع��اد ع��ب��دالله لأس��ب��وع الم����رور ال��خ��ل��ي��ج��ي ت��س��وق س��ي��ارة 
م��ك��ش��وف��ة، ف��ي��راه��ا ال���ن���اس م��ل��ت��زم��ة، ل��ي��ل��ى ف����وزي تشتري 
هيا  لمنتجاته،  دع��اي��ة  الصالحية  ف��ي  م��ج��وه��رات  م��ن محل 
في  البشرية  نسختها  ع��ن  ب��دلا  أدواراً  ت���ؤدي  عبدالسلام 
المسرح، جميعنا جاهز لأي مهمة  في  تعبها  ليالي  بعض 

جديدة تطلبها الشركة أو غيرها.
أسبوعيا نلتقي. تخف أحاديثنا. نقرر تأجيل لقائنا القادم 
شهرين، »فالوقت سيال ووفير« قالت ليلى فوزي أجبتها 

في سري »سيزداد منسوب الوحدة«.
قررتُ زيارة سعاد عبدالله، استدعوها لاستكمال مسلسل 
تذمرت  أنها  شيع 

ُ
أ منه.  للانتهاء  البشرية  تركته نسختها 

وقصة  المعلومة  صحة  ع��ن  سأسألها  أج��ره��ا،  م��ن  كثيرا 
المسلسل إن كان عاطفيا.

أت����س����اءل: ه���ل س��ت��ق��ي��م م���ارل�ي�ن م���ون���رو ب��ق��رب��ن��ا ون��ص��ب��ح 
صديقات؟

بظهورها سيهتفن مناكفات: أخيراً شقراء جديدة.
سأقول صادقة: ما انزعجتُ.

***
مونرو  بمارلين  أفاجأ  نافذتي  أفتح  لصوت شاحنة.  أنتبه 
تنزل منها وتقف أمام بيت هند صبري العنيدة، اللامبالية 
بالأعطال. ابتعدت وما عادت تأتينا قيل: هجرها صاحبها 
ومات كلبها واكتأبت. أصبحت نسخة قاتمة لا تشبه هند 
المعروفة بابتسامتها العذبة، تمزح صديقاتي بقولهن أنها 

بحزن نسخة فيلم »أسماء« المفجع.
خرجت مارلين مونرو، تمسح على رأس هند المتكئة على 
ك��ت��ف��ه��ا، ب��ب��طء اق��ت��رب��ت��ا م��ن ال��ش��اح��ن��ة، ن���زل رج�ل�ان منها، 

صعدا بهند وحدها.
توجستُ.

***
ل��ح��ظ��ات وارت���ج���ف ج��ف��ن��ي، ظ��ه��رت ع���ب���ارة ض��وئ��ي��ة »ح���ان 

موعدك مع المعالج«.
هُ وجدت مونرو، تقول:

ُ
رق الباب، فتحت

ُ
ط

تبدين بخير.
- حقاً.

- طائرات الدرون رصدتك مصادفة في السوق. هل تابعت 
الإعلان عن الترتيبات؟

- لا.
- حسنا.

سلمتني ورقة التعليمات، رأيتها تفصيلية.
اذعنتُ.

***
ه��ا أن��ا ع��ائ��دة م��ن زي��ارت��ي للمعالجة »م��ارل�ني م��ون��رو« التي 
وحتمية  ال��ت��واص��ل،  لسهولة  قطاعنا  ف��ي  عيادتها  ق��ي��م��ت 

ُ
أ

الالتزام بشعار المرحلة المجتمعية »إصلاح الخراب بسرعة«.
بكتابها  مخالفاتي  »م���ون���رو«  لال��غ��اء  ممتنة  ب��ي��ت��ي،  أدخ���ل 

للمحافظ، بعد ثنائي على معالجتها الذكية.
الآن أصبحت طائرة الدرون تحوم فوق رأسي، وأخرى فوق 
رأس هند صبري وثالثة فوق رأس سعاد عبدالله، ما عدنا 
نتذمر وإن فعلنا، تصدح رس��ال��ة: »م��ن أج��ل خدمة أفضل 
ب��الإغ�الق  ال��ت��ش��غ��ي��ل  ع��ن  فنغيب  ب��الاط��م��ئ��ن��ان«،  نحيطكم 

الكامل ونعود بعد ساعات طويلة.

ي��وم��ي��ات ك��اث��ري��ن ك��ل��ي��ف��ت��ون الأخ���رى
إستبرق أحمد

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيشعر12

 م����������ن دف����������ات����������ر ال�������ح�������رب
ف���������������������ي ال������������ف������������اش������������ر

أين تُخَبّئُكِ الرّيح؟

بّئَ من نحبّ...
َ
خ

ُ
كيف يمكن للرّيح أن ت

 آخر من الفقد؟
ًال

ويغدو البقاء شك
منذ أن غادرتني المدينة،

صرتُ أمشي بأقدامٍ ليست لي.
 ما فيّ مكسورٌ برهافةٍ مؤلمة.

ُّ
كل

حتى قلبي تدرّب على التظاهر بالحياة.
قلتُ:

 البلادُ من يدٍ صغيرة،
ُ
ربّما تبدأ

عيدُ للضوءِ ذاكرته،
ُ
ت

وللسّماءِ اسمها الأول.
بُ الناجونَ ذاكرتهم،

ّ
وربّما أعيدُ ترتيب الخراب كما يُرت

وأنتظرُ أن يُزهر ضوءٌ من مكانٍ ما
لم تبلغه القذائف.

ها،
َ
 هنا يجيءُ كحربٍ أضاعت توقيت

ُ
لكن، الليل

 على قلبي بثيابٍ من رماد،
ُ

يزحف
ةِ الصمتِ المنسيّة هناك،

ّ
يضع رأسه على جُث

وينام دون حراك.
ي ما زلتُ هنا.

ّ
ر روحي أن

ّ
ه الخافتُ يُذك

ُ
أنين

عُد،
َ
حصي الطائرات التي لم ت

ُ
أ

 في العراء:
َ

وأستجوب الغيمَ الواقف
طهّر هذا الدم؟

ُ
 ت

ٌ
هل للماءِ ذاكرة

ا أرى وجهي على زجاجٍ مكسور،
ً
أحيان

فأرتعش:
لم يَعُد يُشبهني،

كمدينةٍ نجتْ من القصف.
هاجر مني بعيدًا... بعيدًا.

ُ
 ت

ً
 شظيّةٍ تعكسُ ذاكرة

ُّ
كل

ل أرواحها عبر ثقوبها الرّاعفة.
ّ
تتسل

كنتُ أظن أنّ الناجين محظوظون.
نا الأحياء بالخطأ:

ّ
حتى أدركتُ أن

 تنهار الذاكرة.
ّال

نحمل قبورنا على ظهورنا، لئ
 القلبِ والروح.

َ
نمشي حفاة

نكذب على أرواحنا:
ا، بلا شظايا... ربّما.

ً
سيولد الغدُ نظيف

وأنّ الرّيح ستعيدُ من أخذتهم لعنة الحرب،
شعل حرائق الأسئلة:

ُ
جراح ت

كِ الرّيح،
ُ
بّئ

َ
خ

ُ
أين ت

 حديدٌ يذوب في دخان الغياب،
ُ

والأفق
ين الخراب؟

ّ
 لسك

ٌ
 الجهات مكشوفة

ُّ
وكل

 الجهات...
ّ

 من كل
ٌ
مؤودة

 لكِ هناك!
َ
لا نجاة

 يتهجّون أسماءَهم
ُ

الأطفال
كي لا يضيعوا في صمت الرماد.

جة بالمواجع،  المدن المضرَّ
َ
يرسمون خرائط

 منها سوى غبارٍ عالق،
َ

لم يبق
 أطفالها المنسيّين في الركن البعيد.

ُ
وذاكرة

ا في شظاياهم،
ً
تنفخ الحياة عبث

ً
لتصنع منها نجمة

لا يليق بها أن تنطفئ.
فالغياب والموت هنا واحد.

لا فرق بينهما، كلاهما يمرّان بي،
يحفران ندوبَهما معًا.

جرحٌ آخر نتوارثه، أحياء وأمواتا.
ومن بين الركام المتناثر،

 الخبز المحترق،
ُ
ل رائحة

ّ
تتسل

كأنّ الجوع وحده قد نجا من لعنة الحرب،
يتشمّس فوق الأنقاض، شاهدًا على جذوةِ المحرقة.

ا،
ً
هكذا، يصبح الصمتُ وطن

 يتلعثم بها الموت.
ً
ويصير الحلمُ لغة

ما مرت الرّيح بي،
ّ
وكل

تذرّ رمادها في عينيّ.
تهمس بصوتٍ أشبه بالسراب:

 ليست لك.
ُ
النجاة

فقط قلبٌ عارٍ، 
 الأولى.

ُ
ترصده الرصاصة

ما ضاقت به الأرضُ، 
ّ
وكل

منياته المذبوحة، 
ُ
يرتق جرحُ أ

لتزهر عبثاً... بين وريدٍ ووريد.
ويد الجوع تلتقط شظايا حلمٍ لم يكتمل.

لم يعد هناك ما نخسره،
سوى هذا الموت العبثي.

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

منى محمد صالح *

توطئة:
 من الذكريات، وأصغي 

ً ّال
أحمل بين يدي ظ

إلى تلك الندبة المضيئة في خاصرة الغياب. 
ي��ت��رك للقلب أن ي��س��اف��ر وح����ده، بين  ح��ل��م 

أحزان البلاد البعيدة ووميضها المخفي. 
أمشي وأعرف أنّ الأرض لا تعرفني.

الطريق غبار، 
قة 

ّ
والغبار ذاكرة معل

على جدارٍ مكسور.
في فمي شظايا مرايا.

وفي يدي طائر 
يصنع من رماده أجنحة 

كي يعود إلى القفص.
ي: 

ّ
ويغن

أيتها البلاد،
 أيّتها الندبة المضيئة في الخاصرة، 

متى تعودين؟
كل الطرق هنا أودية من وهم

ى على أكتافنا، 
ّ
تتدل

زمن بلا عقارب يتناثر منها
وعشب ينام على جبهة الغياب.

نحن أثر غيم،
نسخة ناقصة من ضوء بعيد.

نمشي إلى العتمة حفاة،
نتأرجح على أرجوحة فراغ أزلي،

تسقط كالحجارة
من ذاكرة عمياء

ى عليها..
ّ
تتدل

أحزان البلاد البعيدة.
كأن كل ما نحمله 

ظل يترجّل عن قمر أخرس،
ونشيج غيمة،

ى في أكمام الريح.
ّ
يتخف

سقط القناع الأخير، 
وغاب عنه المعنى،

فصار صدى يتيمًا في الريح.
نحن الذين حملنا وجوهنا

ا،
ً
كما يحمل الليل كوكبًا ميت

أسى يرتق عراء أيامنا.
كنا نصغي إلى الغياب، 

ه نداء من وراء الحجب.
ّ
كأن

لا دوران هنا،

بل بياض لا اسم له،
يشبه صلاة طويلة
على أفق مكسور.

وبلاد
 تميد كل ما فيها بلا مدار.

وكلما حاولت أن أرفع رأسي،
تساقطت فوق سمائي

ار،
ّ
كدُمية فخ

تتهاوى من دورانها 
إلى هاوية

 لا قاع لها.
وتتشقق هناك وحيدة،

بأصابع الغياب.

أحزانُ البلادِ البعيدة 



CULTURAL13شعر العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

موتٌ آخر، لليلٍ جديد
تحت رماد السماء

المنطفئة،
يتدرّب قلبك

سيانِ،
ّ
على الن

ا آخر
ً
ويبتكر موت
لليلٍ جديد

مجردُ شبحٍ يعبر نافذة الفقد،
يترك خلفه غبار الصباح

ويمضي،
عابرًا أعمى،

بلا ذاكرة،
كما الحرب

يأخذ معه أسفار المدن المنسيّة،
دفعة واحدة

وينتظر،
وجيف الريحِ،

كزجاجٍ متناثر
سماء

تسقط آخر غيماتها،
طفوًا منسيًا،

كاليُتمِ ...
وكأنك

لم
تكن!

هذه الحياة.. لمَن؟
سيٍج بالنشيج

ُ
يا أيها الوطن الم

تبّت يد الريح
ٌوانسل صداها المالح

عن بضعةِ أسئلة
اودعناها قِبلة السماء

ن؟
َ
هذه الحياة.. لم

ن يتسع هذا الأزرق فوقنا؟
َ
ولم

ليخيم تحتنا قتام الرماد
زبدًا يبدّله البحر

حصىً
من الرملِ

ب أرصفة المرافئ
ّ
يرت

ا لغرقى موتانا
ً
كفن

ا مُشرعة
ً
أكف

يحملها غيابنا الأبدي
أغنيات يتيمة

يرطبُ دمعها الساخن
تمتماتٌ دافئات

ترسلها أمهاتنا الصابرات
منذ الأزلِ

 قبر الشهيد
ُ

ولا أفق يُظلل
سلامٌ عليك يا وطني

سلامٌ يغطي جحيم الغياب
ويُدفئ شتات غربتنا الصنوبري

ًيا الله 
 مِنْ لدنكَ رحمة

َ
آتِنا

لنمنح موتانا
شهدائنا الأحياء

وتلك العيون الصغيرة
ملائكة الرحمن

ا يستر عُرى الروح المتعبة
ً
كفن

وأغنية تشبهنا
آهِ يا وطن

 سلامًا علينا
ُّ

يحل
يدثرنا أفق يشبهك

تجمعنا ألوان الطيف
توحدنا

سماءُ واحدة
أرضٌ واحدة

وتفرقنا، هويات
لتضيع أبجديات التراتيل القديمة

أساطير الأغنيات
وتصير أسماؤنا نشيد

يفضح حبنا للأرضِ
ووجهًا عاريًا لكفِ الريح

ن؟
َ
هذه الحياة لم

ولمن يتسع هذا الأزرق فوقنا؟
ليخيم تحتنا قتام الرماد

سقم يتصاعد مُرًا
بطعمه الصنوبري

ونحن الموزعون
في المنافي

ما زلنا ننتظر
ولأكثرِ من عشرين عجاف

خب الكرام
ُ
قرارات الن

وما تبقى من الحساباتِ المفروضة
لفكِ صِكوك الحساب
ودفعِ فواتير الإقامة

وشارات المرور
لنعبر أبواب المدن الحزينة

والحصار
تغرقنا بحارٌ

 بيضاء.. بيضاء
ٌ

ورمال
فِتتُ فجيعتنا

ُ
ت

تلفظنا أصابع الموت نحو التيه
لا فرحٌ يعبق في الأرض

ولا اسم يلتحف أناشيد الصلوات
وزماننا المنسي
يرسم دهشته

 عارياً
ًال

يتساقط ظ
ينبلجُ من يبابِ الصحراء

يغسله نحيب المطر
طفأ

ُ
والفرح الم

في عيون موتانا
ا عن شوارعٍ

ً
بحث

طانا
ُ
لا تسعها خ

وعن مدن لا تشبهنا
ترسم على ترابها الرملي
اسماً يحمل نقش موتانا

آهِ يا وطني ويا وجعي

ويا حزني
أنا خجلى.. 

من عيون بلادي الجميلة
وشوارع قريتي المغسولة

بالحزنِ
بالمطرِ

وبوجهِ أمي
المسالم الصبوح

وصوت أبى
يأتي يقيناً راسخاً

من خلف الحقل
 سورة الرحمن

ُ
يرتل

 يغطي غيابنا الأبدي
على كفنٍ عارٍ

 من أفقك
ّ
إلا

أغنيك
يا وطني

 فينا
ُ

وأنت الأجمل

غنيك
ُ
ا

وأنت نبوءة للأمنيات القادمات
رُ يباب الصحراء

ّ
قرنفلة تعط

تغطي عُرينا الفاضح
ثخن

ُ
مدُ جُرحنا الم

ّ
تض

بألفِ سيزيفٍ قادم
من »غولاغِ ساوا«

قتام الرماد
زنزانة الوطن المنفى 

بجّل فينا
ُ
 يا أيها الوطن الم

تتبعنا تراتيل القادمين
أينما ننزحُ راحلين

نحو منفىً آخر
بحر آخر

ويبابٌ يتوّج كفن الرحيل
وصدى الأمنيات البعيدة

لأم شهيد 
تنشد من ضلوعها

صلوات الفجر
في الصباحاتِ الباردة
ها الأخيرة

ُ
تودّع تميمت

بلة على وجه الحياة
ُ
وتطبعها ق

وخاصرة البحرُ
 بانحسار كاسرٍ

ُ
عجّل

ُ
ت

لتفرغ ودائعها
لا وقت للحزنِ الان

يا أم الشهداء
تصاعدت أصوات

ها الأخيرة من عمق البحرِ،
ُ
تميمت

 عشباً وطيناً 
ُ

تحمل
وبرقاً يحتويه السكون

لا وقت للحزنِ الان
يا أم الشهداء

افتحي مسبحة الدعوات الصالحات
ارفعي كفيكِ الطيبتين إلى السماء

ًيا الله
ك رحمة

َ
دن

ُ
 مِنْ ل

َ
آتنا

رتلي عفوَك يا أم الشهداء
هي ما تبقى
من أغنيات

ومن صلوات
 إلهيّة تحرسنا

ٌ
مُعجِزة

وبضع آياتٌ من سورةِ الرحمن
تضيء لنا قبر شهيدٍ قادم

يُولد من رحم محنتنا
وللوطنِِ ملائكة يُولدون

* شاعرة وكاتبة إريترية عاشت في السودان
ريوفريو  كينغمان  إدواردو  الإك���وادوري  للفنان  اللوحات 

)1997 - 1913(



الثقافيشعر14

ك������������������أنَّ ق���������ص���������ائ���������دي ري�����������حٌ
نمر سعدي*

أو قمراً   خضراءَ 
ً
ة أنجماً.. حريَّ دمهم سيزهرُ 

اً، سيزهرُ عندما... ترابيَّ
 م���ن أرج�������وانٍ ف���ي ب�ل�ادِ 

ً
دم���ه���م س���ي���زه���رُ غ���اب���ة

الأقحوانِ... 
 الليمونُ لو يغفو الحمامُ على منازلهم 

ُ
سيهدل

 الركامُ 
ُ

ويمتشق
 ف��ي رؤى اب��نِ 

َ
ل��ك��نَّ القصيدة  الأح��ل�امِ.. 

َ
زن��اب��ق

 
ٌ
 زرقاءُ فارغة

ٌ
العلقميِّ فقاعة

ول���ن ت��ن��ج��ي��كَ م��ن ك����ذبِ ال��ح��ن�نِي أو اب��ت��س��ام��اتِ 
الحياةِ 

هم خانوا وما ذهبوا.. وأشواقي  أحبُّ الذينَ   
ُّ

كل
 
ٌ
مضاعفة

 أو زواب��عُ 
ٌ

ك��أنَّ قصائدي ري��حٌ.. ك��أنَّ دمي رم��ال
في الفلاةِ

 النقصانِ 
َ
 سيرة

ُ
لا شِعرَ يكمل

لا شجرٌ خريفيٌّ يطارحُ ذكرياتي

ضجرُ السنونو

 في الخريفِ 
ُ
 والأنوثة

ُ
 بعدُ القصيدة

ْ
 لم تكتمل

الهامشيِّ تئنُّ ينقصها التمامْ
امةِ الأمطارِ   في دوَّ

ُّ
 الهش

ُ
 بعدُ الخريف

ْ
لم يكتمل

أو ريشِ الحمامْ
 على رم��لِ الظهيرةِ 

ٍّ
نهران من ض��وءٍ وم��ن ظ��ل

ينقشانِ صدى الأوامْ
قِ عندَ 

َّ
لا شيءَ يكتبني سوى الماءِ الأنوثيِّ المعل

أطرافِ الغمامْ
لا شيءَ أكتبهُ سوى ضجرِ السنونو في نهارٍ 

من زجاجٍ أو رخامْ

هل تخرجُ العنقاءُ من ثوبِ القصيدةِ؟
 وشذىً وأحلامٌ ونايْ

ٌ
 لهفة

ُ
والقصيدة

اف عن شفتيَّ 
َّ
 الماءُ الشف

ُ
سيضيق

والأزهارُ تطلعُ من خطايَ 
 سواكِ تضيءُ لي شجرَ الحنيِن

ً
ولن أرى امرأة

ولن أكونَ صدىً ولا وتراً لجيتارٍ سوايْ
 
ُ
سعَ المدى.. وتندلعَ القصيدة

َّ
ي ليت مُرِّ

إنَّ روحَ قصيدتي رؤيايَ 
أو فخَّ العبارةِ في أنايْ

 القلب الوحيدِ 
ُ
وصديقة

بنارها الخضراءِ أستهدي إذا جاءَ الشتاءُ 
عتني في شوارعها المطيرةِ  وضيَّ

أو تلاشى أعدقاءُ الأمسِ 
 حيَن تكاثروا وتناثروا في رقعةِ الشطرنج

يَن  يَن آليِّ أو صاروا هواءً أو هلاميِّ

ف���ي ه���ذا ال��ف��ض��اءِ ال��زئ��ب��ق��يِّ ال��غ��ام��ضِ الم��ف��ت��وحِ 
والسريِّ

 وأشباحاً.. صدىً لحفيفِ أرواحٍ مسرنمةٍ
ً
أقنعة

مرايا كائناتٍ من تماثيلِ الشموعِ ومن فقاعاتٍِ
يذوبُ سرابها في الشمسِ

صاروا بهلواناتِ الحواسِ الخمسِ..
 من بعيدٍ كوكبُ امرأةٍ 

ُ
يشرق

 للطيرِ..
ً
اعة إذا اقتربتْ يصيرُ جمالها فزَّ

إنَّ قصيدتي عينايَ في ليلِ الكنايةِ
أو أنايَ وماءُ روحي في سرابِ الغيرْ

أمحو شفاهي بعشبِ المزاميرِ

��ةٍ  رم���ادُ ال��ق��ص��ائ��دِ أدم���ى دم��ي ف��ي ح��ي��اةٍ رم��اديَّ
ةٍ كزهورٍ  كالنعاسِ، كتبتُ قصائدَ شبهَ حياديَّ
 شيءٍ بها كاذبٌ، كنتُ أشكو إلى 

ُّ
عةٍ، كل

َّ
مصن

حجرٍ ما بقلبي، وأمحو شفاهي بعشبِ المزاميرِ 
 

ُّ
أطل الذكرياتِ  السنيِن، ومن شرفةِ  أو بصراخِ 

ع��ل��ى ال��ع��م��رِ م��ن ك��ب��ري��اءِ ال��ص��ع��ال��ي��كِ، م��ن قلقِ 
 من 

ُّ
ي، أطل بِ المتنبِّ الريحِ في زهوِ روحِ أبي الطيِّ

الأغنياتِ الأخيرةِ عن قمرٍ أخضرِ الماءِ يسكنُ 
أح�المَ لوركا، وم��ن عصفِ أزه��ارِ بودليرِ، من 
شمسِ أمطارِ فيرليَن، كنتُ أعبُّ السرابَ كذئبٍ 
 على هيئةِ 

ً
 بعضي وظ�ال

ُ
وح��ي��دٍ، وكنتُ أع��ان��ق

 
ُ
ال���ري���حِ، ه���ل ق��م��رُ ال���ح���زنِ أخ���ض���رُ؟ ه���ل ش��رف��ة

 النباتاتِ 
َ

ي التباريحَ مثل الشوقِ زرقاءُ؟ كنتُ أربِّ
 
ُ
وردة جسدي،  سكنتْ  التي  العناقِ  كطيورِ  أو 

الليلِ في القلبِ أم ه��ذهِ الحربُ أدم��تْ دم��ي؟ يا 
 

َ
غبارَ حروبِ القيامةِ لا تقتربْ من فمي، سوف

، ومن قصبٍ  أرتاحُ كالحالميِن من الشغفِ الآدميِّ
 الأزرقِ اللانهائيِّ 

َ
عاشقٍ في ضلوعي، ويا امرأة

كِ حتى التعبْ لا.. لن أحبَّ

صخرةٌ وُضعتْ على صدري

 وُض��ع��تْ على 
ٌ
اشتياقي صخرة لكنَّ   ..

ُ
أش��ت��اق

 م��ن عبثٍ 
ُّ
 م��ا س��أخ��ط

ُّ
ص���دري، سُ���دىً س��أخ��ط

على ماءٍ، سُدىً سأفرُّ من شركٍ إلى شركٍ ومن 
قدرٍ إلى قدرٍ، وأمسحُ في مساءٍ مشبعٍ بعبيرِ 
عركِ ما على عينيَّ من وهجِ احتراقِ الوردِ في 

َ
ش

ليلِ الخريفِ وما على صحراءِ وجهي من غبارٍ 
سُ��دىً ستكتبني وتمحوني  كالحفيفِ،  أنثويٍّ 
 روح��ي أو 

َ
ال��ري��احُ رم��ال القصائدُ مثلما تمحو 

 
ُّ
دم����وعُ أص��اب��عِ ام����رأةٍ ج��روح��ي، وال��ح��ن�نُي ال��ف��ظ

كالتعبِ المهولِ يدبُّ في جسدي وموسيقاهُ في 
يِن تسري

َّ
الشفت

حلم

 سعفاتِ 
ُ

 م��ث��ل
ٌ
ح��ل��مٌ ف��ق��ي��رٌ واح����دٌ، ح��ل��مٌ ب��س��ي��ط

دٌ ع��ارٍ   س��ن��ب��ل��ةِ الأص���ي���لِ، م���ش���رَّ
ُ

ال��ن��خ��ي��لِ وم��ث��ل
ل��هُ وط��ع��مُ سفرجلٍ   الخريفِ 

ُ
وب��الم��ج��انِ، رائ��ح��ة

هِ قمرٌ، صغيرٌ  من الرغبةِ، يراودُ قلبها عن سرِّ
حلمنا واهٍ، سيكفينا كخبزٍ أو كماءٍ في الفلاةِ، 
 يحمينا، ونحلمُ 

ُّ
ةٍ سيظل كغيمةٍ بيضاءَ أو ورديَّ

ال��ي��أسِ ب��ل لنصيرَ أبهى  لا لنشفى م��ن ج���راحِ 
ان��ح��ن��اءاتِ  عبرَ  ال���رؤى  لنجترحَ  أو  نحلمُ،  ح�نَي 
العصافيرِ  وان���ت���ص���اراتِ  ��فِ 

َّ
الم��ك��ث يها 

ِّ
تجل ف��ي 

ال��ص��غ��ي��رةِ ف���ي ال�������دروبِ ع��ل��ى ال����ح����روبِ، وك��ي 
تصيرَ فواكهُ اللحظاتِ والأشياءُ أشهى

أرى وجهي على حجرٍ 

ليسكنني،  وم��ن مطرٍ  قمرٍ لأسكنهُ  م��ن  بُ��دَّ  لا 
ي على شجرٍ، 

ِّ
أرى وجهي على حجرٍ، أرى ظل

يتبعني،  ال��ذئ��بِ   خ��ي��طِ 
َ

م��ث��ل القصيدةِ   
َّ

ظ��ل أرى 
ال��خ��ف��ي��فِ وب��اح��ت��راقِ  ب��ال��س��ه��رِ  ال��س��ه��دَ  أداوي 
 وصوتَ أبي 

ً
الموجِ في لغةِ الخريفِ، أريدُ سنبلة

 
َ
وعطرَ الهالِ في الشغفِ الكثيفِ، أريدُ ضحكة
الكثيرةِ  الينابيعِ  أو ض��وءَ   ، ب��ي��ديَّ ��ةٍ  ب��ريَّ عشبةٍ 
على  المشرئبَّ  والياسميَن  والندى  كفوفي،  في 
 
َ
 ف��راش��ةٍ في ال��ري��حِ، رائحة

َ
ال��ص��دورِ، أري��دُ خفق

رهُ الذكاءُ  الصنوبرِ في بداياتِ الشتاءِ، وما يفسِّ
ال��ع��اط��ف��يُّ م��ن ال��ق��ص��ائ��دِ، أو ص���دى الأش��ج��ارِ 
الم��راوغِ والم��واربِ  في رس��مِ الذكاءِ الاصطناعيِّ 
مثلِ بابِ الذكرياتِ على شفيرِ العمرِ، من وترٍ 
على جنباتِ قلبي، من حفيفِ دمي أريدكِ، من 
تباريحِ الكتابةِ، أو تقاسيمِ الربابةِ في جروحي

* شاعر فلسطيني

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL15شعر

م�������ن أي����������ن أبْ������������تَ������������دِئُ ال�����ح�����ك�����اي�����ةَ؟
عبدالمنعم حمندي

 الجوادُ.. 
َ
سقط

 الشعارات القديمة
ُّ

تضرّجت بدمائه كل

طى، 
ُ
طى، نحنُ المشيناها الخ

ُ
 والخ

أخطاؤنا أحلامنا..

فكيف نمشي في طريقٍ من لهَبْ؟

بّرةٍ جناحٌ حالمٌ 
ُ
 ق

ّ
ولكل

 حمَامُ الصابرين بلا زغبْ.
ّال

ا

* * *
غزاً 

ُ
كان اكتئابُ الشيخ ل

في الزنازين القديمة، 

في اختباءِ السرّ 

 بين ضفيرتين من القصبْ.

 بغيهم، 
ُ
ب الدعاة

َ
كذ

 
ٌ
 كذبة

َ
ان الحقيقة

 النارُ تأكل في النخيل؟
َ

أرأيتَ كيف

،
ٌ
الموتُ حَتمٌ، والغرابُ ضرورة

 ،
ٌ
 شؤمٍ آية

ّ
ولكل

 
ُ

 وشمٌ من الأحزان يغسق

في الوقبْ.

حتماً سأكتبُ في البنفسج، 

 
ً
 الروحَ سنبلة

ُّ
أو أدق

بْ.
َ
على صدر وط

..
ُ
بَ الدعاة

َ
كذ

 لكلِ فجرٍ سحرهُ وبيانهُ الموسوم

 في الوطن المكبّل بالحواة،

وبالغزاة 

وبالشياطين الغواةِ 

بحدائق الكذب المعمّد بالصلاة

* * *
 
ً
في عتمةِ الغاب ابتكرتُ ظهيرة

ر بالخلاص من السغب 
ّ

ي أرى أفقاً، يبش
ّ
عل

ولربما يحنو على زمني العجب 

فطويته 

وعجنتُ مأساتي رغيفاً أسودَ 

وخبزته وأكلتهُ خشباً خشب 

* * *
 الفراتُ بنخلهِ 

َ
عطش

راحُ ما عطشتُ 
ُ
 وأنا الق

وما ابتعدتُ،

وفي العوادي ما انكسرتُ

وكم أمامَ الموت 

صُلباً قد وقفتُ.

* * *

 الظلام،
َ

ما شهق
ّ
وكل

نسيتُ جرحي والتجأتُ،

إلى عباب البحر أرسمُ 

مِ كالحطب.
ّ

 الوطن المهش
َ
صورة

حطبٌ أنا، 

 مجنونٌ، 
ُ

والخوف

يمورُ مع الحنيِن،.

قد أحتسي، دميَ النبيذ

على رصيف مدينةٍ ثكلى تنامُ،

 ،
ٌ
ت بذاك الليل أغنية ما مرَّ

ّ
ل
ُ
وك

 ...

كم انكسر الظلامُ،

وشعّ في الإبريز 

وجهٌ من ذهبْ.

كانت صواري العشقِ 

سوسنة الندى 

.. في ضوئها،

 ثرثرة المياه، الريح
َ

يا ليل

ضوع الغائبين،

عباءة النخل الغريب 

* * *
برغم أشواق المناجل للرطبْ.

ب بالقنابل 
ّ
يزهو بها الوطنُ المثق

والشعاراتِ القديمة ِوالجديدةِ...

مَنْ سيأتي في الخريف؟

 الفجرٌ مرتبكٌ، 

ى، 
ّ
 ما تخف

ُ
وهذا الطقسُ يجهل

ما أسرَّ به الفؤاد.

 
َ

هل تغسل الأمواجُ سيل

عمائم الجهل ِ 

المعرّش في العباد ؟ 

 ،
َ
الفجرُ أومأ

والظلامُ المشرئبُ 

 قد استبدًَّ بقوم ِعادْ 

يا أهل »أرم« السادرين بغيّهم، 

 
ٌ
أنّ العروق ضلالة

 الخبز المضرّج بالرماد
ُ
وعفونة

من أيّ ليل يولدُ الحلمُ الجديد؟ 

من السواد

من انكسار الياسمين.. 

من الحِدادْ

من المراثي الغائرات..

من أيّ ليلٍ 

عدْ تلك البلادْ؟
َ
والبلاد لم ت

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيقراءات16

������ة ف�������ي رواي���������ة  ص�����������راع ال������ه������ويَّ
»م���وس���م ال���ه���ج���رة إل����ى ال��ش��م��ال«

 تواجه الأمَّة العربية حروًاب فكرية وثقافية تهدف إلى القضاء على هويَّتها، وزعزعة ثوابتها، والسيطرة على 
توجُّهها الفكري؛ وهذه الحروب تختلف طبيعتها باختلاف الزمان والمكان، ومن أساليبها المعاصرة: استقطاب 
العرب إلى هجر بلدانهم والانتقال إلى الغَرْب، ويأتي ذلك دائمًا مصحوًاب بإغراءات وأباطيل قد ينساق خلفها 
البعض، ممن لا يصدِّقون إلا كل غريبٍ، ولا ينقادون إلا وراء كل عجيبٍ؛ وقد قام الأدب العربي شعرًا 
ونثرًا بدوره في التصدي لهذه الحروب الخفيَّة والمعلنة، وتبصير الأمَّة بحقائق الأمور؛ ومن الأعمال الأدبية التي 
تعرضت لهذه القضية رواية »موسم الهجرة إلى الشمال« للكاتب الروائي السوداني الطيب صالح، وفي هذه 

ه الكاتب إعلامًا مضادًّا لإعلام الغربيِّين المزيَّف. الرواية يوجِّ

حسن الحضري *

◄

◄

القدرة على البقاء

الطيب ص��ال��ح، على لسان بطل رواي��ت��ه، رؤيته   ويكشف 
لبلده بعد غياب دام سبع سنوات، وفي هذا السياق يعمل 
قريته  تقع  حيث  بة؛ 

َّال
الخ الطبيعية  المناظر  تصوير  على 

يل«، ويوازن بين بلده وبين بلاد الغَرْب التي 
ِّ
»عند منحنى الن

أقام بها سبع سنوات كاملة تكفي لِعَقد موازنة صحيحة 
»ذاك  غ��ي��بٍ:  رج��م  وليست  والحقائق  الم��ع��ارف  على  قائمة 
ا في بلادٍ تموت من 

ً
ه زمان

ُ
دفء الحياة في العشيرة، فقدت

مات الطبيعة في بلده:  البرد حِيتانها«، ثم يبدأ في ذِكر مقوِّ
»واستيقظت ثاني يوم وصولي، وأرخيت أذني للريح، ذاك 
لعمري صوت أعرفه، له في بلدنا وشوشة مرحة، صوت 
بالنخيل غير صوتها وهي تمرُّ بحقول  يح وهي تمرُّ  الرِّ

القمح، وسمعت هديل القمري«.
 ثم يصف الكاتب النخلة، ومن خلال ذلك الوصف يتطرق 
النافذة  »ونظرت خلال  يقول:  ته،  بهويَّ كه  تمسُّ تأكيد  إلى 
ال��ح��ي��اة لا  أن  ف��ن��اء دارن����ا، فعلمت  ف��ي  القائمة  النخلة  إل��ى 
تزال بخير، أنظر إلى جذعها القوي المعتدل، وإلى عروقها 
المنهدل فوق  الجريد الأخضر  الضاربة في الأرض، وإل��ى 
أنني لست ريشة في  أحِ��سُّ  بالطمأنينة،  هامتها، فأحِس 
له  له أص��ل،  النخلة، مخلوق  ي��ح؛ ولكني مثل تلك  ال��رِّ مهبِّ 
ج��ذور، له ه��دف«، يتخذ الكاتب من النخلة رم��زًا للأصالة 
والصمود والثبات والقدرة على البقاء ومواجهة الصعاب 
ته،  والتحديات، وفي ذلك إعلان صريح منه بالتمسك بهويَّ

التي يستمدها من جذوره في بلاده.

صور واقعية

 وف���ي إط����ار دف���اع���ه ع���ن ب��ل��اده، لا ي��ك��ت��ف��ي ال��ط��ي��ب ص��ال��ح 
بد  الدفاع فقط، ولا  قبِيل  مِن  ذلك  بتبيِين محاسنها؛ لأن 
العدو في عقر داره حتى تكتمل أركان  الهجوم على  من 
فهم  نفسه؛  بأسلوبهم  ال��ك��ات��ب  هاجمهم  ول��ذل��ك  ال��ن��ص��ر، 
��ع��ون أه���ل ب�ل�اده ع��ل��ى الهجرة  ج���ون ل��ب�الده��م وي��ش��جِّ ي���روِّ
جون له،   يثبت عكس ما يروِّ

ًال
إليها، فلذلك ذكر الكاتب مثا

فذكر قصة »مصطفى«: »ليس من أهل البلد؛ لكنه غريب، 
ا، وتزوج 

ً
جاء منذ خمسة أعوام، اشترى مزرعة، وبنى بيت

أن  تفيد  ين  للغربيِّ رس��ال��ة  ��ه  ي��وجِّ فالكاتب  م��ح��م��ود«؛  بنت 
 للهجرة، فهي منطقة جذبٍ 

ٌ
بلاده محل اهتمام وأنها وجهة

وليست منطقة طردٍ.
ين الذين  ا لأهل قريته أن الغربيِّ

ً
 ثم يستطرد الكاتب مبين

جون لبلدانهم من أجل استقطاب المهاجرين من الدول  يروِّ
الفقيرة؛ ليس في بلادهم ما يميزها أو يرفعها فوق غيرها 
م��ن ب��ل��دان ال��ع��ال��م؛ ف��ه��م »م��ن��ه��م ال��ع��ام��ل وال��ط��ب��ي��ب والم����زارع 
من  الرحلة  وف��ي  ويموتون،  يولدون  تمامًا،  مثلنا  والمعلم، 
المهد إلى اللحد يحلمون أحلامًا بعضها يصدق وبعضها 
دون الحب، فيهم أقوياء 

ُ
يخيب، يخافون من المجهول، ويَنش

وبينهم مستضعَفون«، وفائدة هذه الصور الواقعية التي 
د تلك البلدان بمزيةٍ لا  ذكرها الكاتب؛ التأكيد على عدم تفرُّ

توجد في بلادنا العربية.

الحرب الفكرية

يُظهِر  أن  ال��س��ردي��ة، على  ف��ي سياقاته  الكاتب  وي��ح��رص   
ب�ني ال��ح�ني والآخ����ر ج��م��ال الطبيعة ف��ي ب��ل�اده، وي��ح��رص 
ا على ذكر ما تتعرض له من طوارئ؛ ليثبت أن أهلها 

ً
أيض

راض��ون بها في جميع الأح��وال، يقول: »كانت ليلة قائظة 
يل قد فاض ذلك العام أحد 

ِّ
من ليالي شهر يوليو، وكان الن

ثلاثين سنة،  أو  ك��ل عشرين  م��رة  تحدث  التي  فيضاناته 
ث بها الآب���اء أب��ن��اءه��م، وغ��م��ر الم��اء  وتصبح أس��اط��ي��ر ي��ح��دِّ
أغلب الأرض الممتدة بين الشاطئ وطرف الصحراء حيث 
الم��اء، وكان  الحقول كجزيرة وس��ط  وبقيت  البيوت،  تقوم 
الرجال ينتقلون بين البيوت والحقول في قوارب صغيرة، 
«، يتحدث في هذه الكلمات عن 

ً
أو يقطعون المسافة سباحة

أحد الفيضانات، لكنه يتحدث وكأنه يتناول صورة جميلة 
التعامل  في  الخبرة  لديهم  بلده  فأهل  محاسنها؛  يصف 

مع تلك الطوارئ.
ع في شوارع البلد 

َّ
: »فمضيت أتسك

ًال
ويستطرد الكاتب قائ

الباردة،  الليل  نسمات  وجهي  تلامس  المتعرجة،  الضيقة 
دى، برائحة زهور الطلح 

َّ
لة بالن مال محمَّ

َّ
التي تهبُّ من الش

ها بالماء بعد  وروث البهائم، ورائحة الأرض التي رُوِيت لتوِّ
ف��ي منتصف نضجها،  ال���ذرة  أي���ام، ورائ��ح��ة قناديل  ظمأ 
وع��ب��ي��ر أش���ج���ار ال��ل��ي��م��ون«، ي��ح��رص ال��ط��ي��ب ص��ال��ح على 
وصف بلاده بجمال طبيعتها، فهو لا ينسى هدفه الذي 
التي  الفكرية  للحرب  التصدي  وه��و  تحقيقه؛  ف��ي  يرغب 
ها دول الاحتلال من أجل تنفير أهل بلاده من البقاء 

ُّ
تشن

هم على السفر خارجها. 
ِّ
فيها، وحث

ة  الجذور والهويَّ

ين  ج على ذِكر مساوئ الغربيِّ  ولا يفوت الكاتب أن يعرِّ

ب�الده بغير حق، وعملوا  الذين سيطروا على  ين 
ِّ
المحتل

على التفرقة بين أفراد البلدة الواحدة، يقول الكاتب على 
أولئك  يتكلم عن  المتقاعدين وه��و  الموظفين  أح��د  لسان 
الصغار  الم��وظ��ف�ني  نحن  روننا 

ِّ
يسخ »ك��ان��وا  �ني: 

ِّ
الم��ح��ت��ل

ا ويشكون 
َّ
أولاد البلد لجلب العوائد، ويتذمر الناس من

إلى المفتش الإنكليزي، وهو الذي يرحم، وهكذا غرسوا 
هم وهم  في قلوب الناس بُغضنا نحن أبناء البلد، وحبَّ

المستعمرون الدخلاء«.
 ويوضح الكاتب نظرة الإنكليز إلى بلاده، فهذا أحدهم 
يقول: »ها أنتم تؤمنون بخرافات من نوع جديد؛ خرافة 
التصنيع، خرافة التأميم، خرافة الوحدة العربية، خرافة 
الوحدة الأفريقية؛ إنكم كالأطفال، تؤمنون أنَّ في جوف 
ون 

ُّ
وستحل بمعجزة،  عليه  ستحصلون  ك��ن��زًا  الأرض 

ج��م��ي��ع م��ش��اك��ل��ك��م؛ إن��ه��ا أوه�����ام، أح��ل�ام ي��ق��ظ��ة«، وه���ذه 
إليها  يلجأ  التي  النفسية  الحرب  أسلوب  من  الكلمات 
ون لإحباط عزيمة الدول الموجهة إليها أطماعهم؛  الغربيُّ
فهم يعملون على زعزعة ثقتهم بأنفسهم حتى يبحثوا 
�ني وي��كِ��ل��وا إل��ي��ه��م أم���وره���م، ول��ذل��ك ق���ال ه��ذا  ع��ن ال��غ��رب��يِّ
الرجل الإنكليزي في موضِعٍ آخر: »إنكم لا تستطيعون 
��ا 

َّ
��ك��ون م��ن الاس��ت��ع��م��ار، ولم

ْ
��ش

َ
ال��ح��ي��اة ب��دون��ن��ا، ك��ن��ت��م ت

أن  يبدو  المستتر،  الاستعمار  أسطورة  خرجنا خلقتم 
وجودنا -بشكل واضح أو مستتر- ضروري لكم كالماء 
والهواء«، وفي مواجهة هذه النظرة الاستعلائية الكاذبة 
من قِبَل المحتل؛ يركز الطيب صالح على إثبات الفوارق 

الكبيرة بين ب�الده وب�ني ذل��ك المحتل، من حيث الجذور 
ا من حيث طبيعة البلاد. 

ً
ة وأيض والهويَّ

ق الطيب صالح في تبيِين تربص الغَرْب بالعرب   إن تعمُّ
ال���ذي جعله ج��اء بشخصية مصطفى  والأف���ارق���ة؛ ه��و 
الرواية، مع  التي يقطنها بطل  القرية  إلى  ا 

ً
ليكون لاجئ

أن مصطفى نفسه سوداني مثل أهل تلك القرية، لكنه 
كان تابعًا للإنكليز؛ فهو »من القبيلة التي عمل أبناؤها 
ادًا ل��ج��ي��ش ك��ت��ش��ن��ر، ح�ني اس��ت��ع��اد ف��ت��ح ال���س���ودان،  روَّ
ل��ه ش���أنٌ بحسب مقاييس  ي��ك��ون  ��ا أن 

ً
وك���ان م��ف��روض

أتباع  أنَّ  يبِّني  أن  الكاتب  أراد  لقد  والم��آم��ي��ر«،  شين 
ِّ
المفت

وهو  ق��ال مستطردًا  ول��ذل��ك  عاقبتهم،  س��اءت  ين  الغربيِّ
ي��ذك��ر مصطفى: »ل��م يجد ق��ب��رًا ي��ري��ح ج��س��ده ف��ي هذا 
ع«، يحرص الكاتب على أن  القطر الممتد مليون ميل مربَّ
يوضح أنَّ الذين خانوا بلدهم وتآمروا مع العدو المحتل؛ 
ا صغيرًا 

ً
مكان ك��ان  ول��و  بلدهم  في  عمون بشيء 

ْ
يَن لا 

يُدفنون فيه.
 ويبدو أن الكاتب اتخذ من شخصية مصطفى سعيد 
ال��ع��دو، لذلك وصفه في أكثر من موضِع  رم��زًا لأع��وان 
بأنه أكذوبة، بل جاء الوصف بذلك على لسان مصطفى 
��ف الكاتب عناصر رواي��ت��ه من 

َّ
��ا، وق��د وظ

ً
نفسه أح��ي��ان

وأح��داث وغيرها، في سياقات تصبُّ في  شخصيات 
ة والأصل والجذور. ار دعوته إلى التمسك بالهويَّ تيَّ

 * شاعر وكاتب مصري

وبين  بلاده  بين  الكبيرة  الفوارق  إثبات  على  صالح  الطيب  يركز 
ة وأيضاً طبيعة البلاد المحتل من حيث الجذور والهويَّ

سياقات  في  وأحداث  شخصيات  من  روايته  عناصر  الكاتب  ف  وظَّ
ة والأصل والجذور ار دعوته إلى التمسك بالهويَّ تصبُّ في تيَّ

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL17مراجعات

في رواية »نافذة على الشمس« لبلقيس خليفة
ت��م��ظ��ه��رات ال���ذاك���رة وم��ح��ن��ة ال��هُ��ويّ��ة

أثناء تتبّعي للمسار الإبداعيّ للكاتبة بلقيس خليفة**، وبعد اطلاعي على مجموعتها القصصية »ميتة مُبتكرة« المتوجة بالجائزة الوطنية للقصة القصيرة سنة 2022، 
رغبت في إعادة اكتشافها من نافذة أخرى، نافذة الرواية هذه المرّة. فثمّة تجارب تترك أثرها العميق في المتلقّي وتفتح آفاق التأويل، خصوصاً أن خليفة تسعى إلى اختبار 
حداثتها السردية عبر شكل فنّي متحرّر من البنية التقليدية، لكنها تظلّ في تماسٍ دائم مع الذات الجماعيّة والحكاية الرمزيةّ، فتعيد صياغتها باسلوب جريء وخطاب 
سردي غير مهادن. إذ لا تنفصل الكتابة لديها عن مكابدة المعنى وحساسيّة اللغة، التي تنهض على الغوص في أعماق النفس البشرية وصراعاتها الداخلية، فتندمج مع 

صور متنوّعة لرحلة الحياة واكراهات الواقع، والتي يلخصها صاحب نوبل للآداب نجيب محفوظ في مقولته: »الرواية الجيّدة لا تولد من فكرة بل من معاناة«. 

هدى الهرمي *

السينمائي في بنية العمل، من خلال الاشتغال على حيويّة المشهد وتقنية الاسترجاع، باعتباره 
ا يحاكي الفلاش باك كآلية سينمائية بامتياز. كما اعتمدت على تقسيم الرواية  ى تصويريًّ

ً
مُعط

فا. 
ّ
الحوار وجعله مختصرا ومكث إلى ع��دّة فصول ومشاهد، لخلق حركة صورية مع تقليل 

ليغدو السرد شكلا آخر يقوم على الحركة الظاهرة والصور الحيّة، ممّا يؤهله ليتحوّل لعمل 
أيضا  ى 

َ
بن

ُ
ت لكنها  تخيّل، 

ُ
والم الرمز  عوالم  إل��ى  تحيلنا  ى، 

ّ
شت على مضامين  قائم  مرئيّ  فنيّ 

والتصويريّة، ومن  التعبيريّة  قاته 
ّ
بمُتعل النصّي  النسيج  لتؤسّس  الفعلية،  الحياة  على هامش 

ق من خلال الحكاية ومكوّناتها الدرامية.
ّ
ثمّ تمرير رؤيتها للعالم بوجهه البشع، وهو ما يتحق

»صفاقس«  مدينة  تاريخ  في  والمنغرسة  الوطن  ذاك��رة  في  المنخرطة  الإنسانية  التجربة  إنها 
عاصمة الجنوب، وقد مرّت بما مرّت به البلاد من رفاهية وازمات وانكسارات على مرّ الزمن 
الريفية  أط��راف��ه��ا  فضل  تنكر  لا  التي  رة 

ّ
المتحض التونسية  الساحلية  المدينة  ه��ي  »صفاقس 

التاريخية وكبريائها   أمجادها 
ّ

القرار. هي صفاقس بكل للعدو وأخذ  النضال والتصدّي  في 
العربية  ال���دول  التي شهدتها بعض  ال��ت��ح��وّلات  إل��ى توثيق  وان��ت��ص��ارات��ه��ا..« ص 170. إض��اف��ة 
ل فيها ملامح 

ّ
التي بدأت تتشك الفترة  الثمانييات والتسعينيات. هذه  التونسي منذ  والمجتمع 

فت الكاتبة العديد من الأحداث الوطنية مثل »أحداث فصة سنة 
ّ
مجتمع جديد ومعاصر. اذ وظ

1980« لمحاكاة البعد الاجتماعي وتلميحاته المتعدّدة. 

الذاكرة التاريخية

ابراهيم  ران��ي��ا  للبطلة  السيري  الخطاب  سياق  ف��ي  التاريخية  ال��ذاك��رة  تمظهرات  وسنكتشف 
انها عنصر  بتهمة  غ��درا  اعتقلت  والتي  المبتورة،  والثائرة رغم ساقها  الشابّة  الطالبة  الناجي 
ى 

ّ
لتتلق المستشفى  إل��ى  نقلها  استوجب  ممّا  اكتئاب  في حالة  فغرقت  الجامعة،  في  تخريبي 

لاحقا حصص العلاج النفسي. 
وأغ��واره��ا، حين  أبعادها  البشرية وحجم  النفس  رانيا حقيقة  ذل��ك تكتشف   

ّ
ك��ل وف��ي خضم 

الذي عشقته، وفهمت كيف استدرجها  العرفاوي  نبيل  السريّ  للشرطي  الى ضحيّة  تحوّلت 
جلادها للاعتقال وتوريط والدها المكلوم ابراهيم منصور الناجي ليلقى به في السجن، فيفتك 
بها شعور عميق بالغربة وتأنيب الذات رغم تعاطف العائلة، لتنتهي حياتها السابقة وعلاقتها 
بوالدها ورفاقها: »انتهى كل شيء، انتهت فجأة حياتي السابقة، علاقتي بأبي، برفاقي، بالرجل 
الذي أحببت، بالجامعة، بأحلامي في نيل شهادة الاستاذية القانون.. انتهت علاقتي بغتة بكل 
الأشياء التي أحبّ، وخسرت كل من احببت، ولم يبق أمامي سوى أن أنجح في استعاده نفسي 

بعد أن فشلت في القضاء عليها« ص38.
 وسرعان ما تنقطع عن دراستها الجامعية لتعمل أمينة مكتبة في إحدى مدن الجنوب، لكنها 
ى الانتصارات 

ّ
تتحوّل إلى كائن حُرّٕ مُتفرّد في ذاته، ومن ثمّ تحجب إعاقة رجلها بتوثيق شت

ال��ذات والانعتاق من براثن المعاناة  التي عاشتها بشكل مضاعف، بدافع تحقيق  والإحباطات 
واحراج الواقع، لترتدي بعدها روب المحاماة وتفتح مكتبها الخاص بالعاصمة عسى أن ترمّم 
ق العدالة الاجتماعية بتأسيس جمعية حقوقيّة في عالم متداعٍ ومجتمع 

ّ
حق

ُ
كسرها القديم وت

وتلك  التواضع  وذل��ك  الناس،  بين  الظاهر  الانسان  ذلك  يبهرك  العاصمة،  »في  العيوب.  تسوده 
المصانعة، لكن ما إن تغص في عميق العلاقات حتى تكتشف كذبا ورياء وعصبيّات ضيقة 
ومصالح فردية أضيق. تماما مثلما تبهرك شوارعها الواسعة الأنيقة وأصوات الفرق الموسيقية 
الهاوية فيها، فتشغلك عن قذارة شوارعها الخلفيّة والصرخات المكتومة فيها لبائعات الهوى 

والمدمنين ومحترفي التسوّل..« ص188.

ف��ي بعض فصولها بالابانة  ال��س��ي��ري  ال��خ��ط��اب  من 
ّ

ال��رواي��ة تتض أن  إل��ى  ت��ج��در الإش����ارة  كما 
ر 

ّ
التذك ال��ذات بين  ��ة على أسئلة 

ّ
عن رسائل ويوميات نستشعر من خلالها ع��دّة مؤشرات دال

فالكاتبة  الجوهرية/الساردة«،  »الشخصية  بوصفه  م 
ّ
المتكل بضمير  والاستعانة  والاسترجاع 

ظهر الروابط العميقة بين الأنا المعاشة والأنا 
ُ
لة وذكريات ت تمزج بين صياغة شخصيّة مُتخيَّ

الحالمة. »أنا رانيا إبراهيم ناجي، لا مجد لي سوى دم جدّي الذي أريق على أعتاب الوطن ووثيقة 
طرد والدي من المصنع لأنه رفض أن يذهب دم صديقه هدرا. أنا رانيا.. الطفلة الحالمة المعطوبة، 
لة من الشبّاك كل 

ّ
ال��ذي تذكيه أشعّة الشمس المتسل لا مجد ق��ادرة على صنعه خ��ارج خيالي 

)منيرة،  الشخصيّات  أث��ر  تخلو من  يغلقوه في وجهي ونرحل« ص171. ولا  ان  قبل  صباح 
 

ّ
اب��راه��ي��م، ودي��ع��ة، س��ن��اء، س��ام��ح، نبيل، ول��ي��د، ج��اس��ر( رغ��م أن البعض منها يبدو ع��اب��را ليحل

ي العديد من الأصوات 
ّ
ها الصوت العميق للبطلة بشكل محوريّ. لكن ذلك لم يمنعها من تبن

ّ
محل

م في السرد بحذق مع ترابط الحبكة والأفكار.
ّ
الثورية، عبر التحك

خاتمة

ر بين 
ّ
الدرامي، نجحت بلقيس خليفة في بناء نصّ أدبي متوت الروائي والتشكيل  العمل  بهذا 

الانسانية  ال��ذات  لتتحرّك  واح��د،  آن  في  الفردية  وال���ذات  التاريخ  مع  والمشتبك  والهوية  ال��ذاك��رة 
زمنية  على حقبة  لتغدو شهادة  الحكاية  تتجاوز  مغايرة،  ية 

ّ
فن في صياغة  كليهما  متناوبة 

مضطربة سياسيا واجتماعيا، فتعيد الكاتبة من خلالها مساءلة الماضي والحاضر بلغة متينة 
السرد  في  والاكتشاف  بالاهتمام  الجديرة  الروائية  الأص��وات  يجعلها من  ما  منفتح..  ووع��ي 

التونسي المعاصر.

* كاتبة تونسية 

تسعى إلى اختبار حداثتها السردية عبر شكل فنيّ 
متحرّر من البنية التقليدية.. لكنها تظلّ في تماسٍ 

دائم مع الذات الجماعيّة والحكاية الرمزيّة

◄

هكذا تتجدّد تجربة الكتابة لديها لتوزّع هواجسها ورؤاها 
في عملها الأدبي »نافذة على الشمس« أولى تجاربها في 
بتونس،  والتوزيع  للنشر  ميّارة  دار  الصادرة عن  الرواية، 
را بجائزة الكومار الذهبي للاكتشاف سنة 

ّ
توّجة مؤخ

ُ
والم

.2025

العناصر الرمزيّة

العناصر  م��ن  ال���ى سلسلة  ال��ع��ن��وان  يحيلنا  ال��ب��دء  وم��ن��ذ 
عدّ ذلك الجسر المرئي 

ُ
الرمزيّة العميقة. فالنافذة في الأدب ت

بين الداخل والخارج، وهي وسيلة للكشف والتأمّل، للهروب 
عبّر عن رغبة في التغيير أو 

ُ
أو حتى المراقبة. وغالبا ما ت

ال��ش��م��س فيُنظر إل��ي��ه��ا كمصدر  أمّ���ا  الاح��س��اس ب��ال��ع��زل��ة. 
للطاقة والحياة والنور أو كرمز لبداية جديدة مشرقة، 

 لكن في علاقة بنسق الرواية، تبدو الشمس ومضة ساطعة 
ع والمنفتح 

ّ
ش

ُ
للذاكرة، أو بالأحرى »ذاكرة الوعي الجمعي« الم

السياق  وهو  وقائعه وخصوصياته،  ى 
ّ
بشت التاريخ  على 

الأحيان،  الكثير من  في  الكاتبة  إليه  ت��أوي  ال��ذي  المرجعيّ 
لتسجّل مواقفها، من خلال صياغة تعبيرية تحقق مآرب 
السرد وتعيد اكتشاف المعنى والأشياء »فأن تقول شيئا 
ما عن شيء ما، معناه أن تقول شيئا آخر، أي تؤول« كما 

كان يقول أرسطو.
يزيّنها شبّاك حديديّ  نافذة  البطلة من   

ّ
تطل ما  غالبا  إذ 

متين، يتسرّب إليها شعاع الشمس، لتستلهم منها الحلم 
والخيال وتجترّ ذكريات الطفولة، فتستبدّ بها هذه العادة 
ى 

ّ
��س��جّ��ل بشت

ُ
وت��ت��ح��وّل ال���ى رص���د ل��ل��ع��ال��م ال��خ��ارج��ي وت

الكاتبة  ع�ني  انها  بها.  المحيط  ال��واق��ع  تفاصيل  جوارحها 
ة على الماضي، والناقلة له بطريقة فنيّة، لتكون بمنزلة 

ّ
طل

ُ
الم

يه الماضي 
ّ
العين الثالثة التي ترى من خلالها العالم في شق

أضحى  ل��ذل��ك،  وتبعا  وال���واق���ع.  الحلم  وثنائية  وال��ح��اض��ر، 
النص روائيا وواقعيا على حدّ السواء. 

ال��ش��ع��راء والأدب������اء ك��ان��وا يستلهمون ش��ع��ره��م من   
ّ

»ك����ل
أنا كنت  البدر وهو مكتمل أو يتآكل نقصانا، إلا  ص��ورة 
قة من النافذة، في صورتها 

ّ
أجد في أشعة الشمس المتدف

وهي تتحرّك من الشرق نحو الوسط في اتجاه الغرب إلى 
ال��ح��ارق��ة أح��ي��ان��ا وضعفها المستسلم  الأف����ول، ف��ي ق��وّت��ه��ا 

أحيانا أخرى، دافعا للتخيل والحلم« ص77.
��ر ف��ي رواي���ة »ن��اف��ذة على ال��ش��م��س« فعل 

ّ
 فعل ال��ت��ذك

ّ
ول��ع��ل

نشط لاكتشاف جذور الحاضر والهويّة في الماضي، التي 
كنافذة  الساطعة،  والطفولة  التاريخية  الوقائع  عن  تنبثق 
 حيثياتها 

ّ
مُشرّعة على الشمس وانفتاح على الحياة بكل

ال��ذات  لبناء  تقود  التي  الاجتماعية  وتفاصيلها  العاطفيّة 
المتعالقة مع الأنا الفردية.

وقد برعت بلقيس خليفة في تشكيل متن روائي مصبوغ 
بالزمان والمكان والحدث والشخوص، موظفة تقنية السرد 

** بلقيس خليفة
باحثة في الأدب

مدرسة لغة عربية في المعاهد الثانوية
ك��ات��ب��ة ل��ه��ا ث�ل�اث م��ج��م��وع��ات قصصية »م�لاح��ظ��ات ع��اب��رة« و»اب��ت��س��م انها 

تمطر« و»ميتة مبتكرة« ورواية نافذة على الشمس
متحصلة على الجائزة الوطنية للإبداع لسنة 2022

عن مجموعتها ميتة مبتكرة 
الذهبي للاكتشاف لسنة 2025 عن روايتها  الكومار  متحصلة على جائزة 

نافذة على الشمس 
وج��دة  م��ه��رج��ان  ف��ي  أف��ض��ل سيناريو  ج��ائ��زة  على  سيناريست.. متحصلة 

بالمغرب
متحصلة على جائزة العمل المتكامل عن شريط لنتريت في هولندا

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيتقنيات الكتابة18

ك����ي����ف تُ����م����س����ك ال�����رواي�����ة
الأول؟ ال����س����ط����ر  م�����ن  ال������ق������ارئ  ب����ي����د 

د. ساجد متعب العبدلي

الجملة الأولى ليست اختباراً للنص فحسب.. 
يثبت  أن  يجب  الذي  الأهم  الرهان  هي  بل 

فيه الكاتب أنه يستحق أن يُقرأ

تصدمك  التي  الجريئة  الافتتاحيات  أح��ب 
موقف  في  يضعك  الذي  الأول  السطر  منذ 
تلتزم  لن  الرواية  أن  وتعلن  مقصودة  غرابة 

بالقواعد المألوفة

درام��ا  أي  م��ن  الخالية  ال��ه��ادئ��ة..  ال��ب��داي��ة 
تصبح بأثر رجعي أقوى لحظات الرواية لأنها 
ينقلب  أن  كامل  لتاريخ  يمكن  كيف  تُظهر 

في لحظة

◄

◄

◄

الجملة الأولى في الرواية ليست عتبة عابرة نمر بها سريعاً نحو الحكاية، بل 
هي وعد يقطعه الكاتب لقارئه، أو خريطة أولية للطريق الذي ستسلكه القصة، 
إنها الشرارة الأولى، وإذا جاءت قوية جذبت القارئ من اللحظة الأولى، أما إذا 

غلق الكتاب دون تردد.
ُ
بدت باهتة فربما أ

ال���ج���م���ل���ة الاف���ت���ت���اح���ي���ة
الأول��ى،  للمرة  والبحر« لارنست همنغواي  »العجوز  ق��رأت رواي��ة  أتذكر حين 

كيف أن الجملة الافتتاحية استوقفتني:
»كان شيخاً يصيد السمك وحيداً في قارب صغير في تيار الخليج، ومضت 

عليه الآن أربعة وثمانون يوماً من غير أن يظفر بسمكة واحدة«.
في هذا السطر القصير، يضع همنغواي كل شيء: العزلة، والنضال، والفشل 
المتكرر، والإصرار. رقم »أربعة وثمانون« ليس عشوائياً، بل يحمل ثقل الزمن 
الخامس  اليوم  م��اذا سيحدث في  ف��وراً:  المتراكم، يجعلك تتساءل  والإخ��ف��اق 

والثمانين؟ الجملة لا تصف فقط، بل تخلق توتراً يدفعك للمتابعة.
على النقيض، يبدأ فيودور دوستويفسكي روايته »الجريمة والعقاب« بجملة 
تبدو ع��ادي��ة تماماً: »ف��ي ب��داي��ة ت��م��وز، خ��رج ش��اب م��ن الغرفة الصغيرة التي 

يستأجرها«.
لكن انتبه للتفاصيل: الغرفة »الصغيرة«، والفعل »يستأجرها«، كلها إشارات 
 بالدلالة، كأن الشاب 

ً
 محملا

ً
إلى الفقر والضيق. الخروج نفسه يصبح فعلا

يغادر عالماً ضيقاً نحو فعل أكبر منه، لا نعرف بعد أن هذا الخروج سيقود 
إلى جريمة قتل، لكن قلقاً خفياً يتسرب عبر الوصف الدقيق.

ثم هناك ناتسومي سوسيكي، الذي يبدأ »أنا قط« بجملة ساخرة تكسر كل 
التوقعات: »أنا قط. ولست أملك اسمًا بعد«.

البداية تضعك في موقف غرابة  ي��روي قصة؟ ه��ذه  من يتكلم؟ ق��ط؟ وكيف 
مقصودة، وتعلن مباشرة أن الرواية لن تلتزم بالقواعد المألوفة. وأنا شخصياً 

أحب هذا النوع من الافتتاحيات الجريئة، التي تصدمك منذ السطر الأول.
أما غابرييل غارسيا ماركيز في »مئة عام من العزلة«، فيذهب إلى الملحمة 
مباشرة: »بعد سنوات طويلة، وأمام فرقة الإعدام، تذكر الكولونيل أوريليانو 

بوينديا ذلك اليوم البعيد حين أخذه أبوه ليرى الثلج«.
الجملة تقفز عبر الزمن في اتجاهين: تبدأ بنهاية »أمام فرقة الإعدام«، ثم تعود 
الرواية ستكون  أن  الثلج«. في لحظة واح��دة، تعرف  إلى طفولة بريئة »رؤي��ة 
عن دورات الزمن، والذاكرة، والبراءة والم��وت، وأن السرد لن يكون خطياً، بل 

سيكون متشابكاً كشجرة عائلة معقدة.

ال����ع����رب����ي الأدب  ف�������ي 
يفتتح الطيب صالح روايته »موسم الهجرة إلى الشمال«، باعتراف مباشر: 
»عدت إلى أهلي يا سادتي بعد غيبة طويلة، سبعة أعوام قضيتها أدرس في 

أوروبا«.
عبارة »يا سادتي« تحولك فوراً إلى شاهد، أو حتى قاضٍ. الراوي لا يحكي 
فقط، بل يدلي بشهادة. والاعتراف، كما نعرف، يحمل دائماً ثقل ذنب محتمل. 
أوروب��ا ليست مجرد سفر جغرافي، بل رحلة هوية ستنكشف  العودة من 

تدريجياً.
الجملة  الم��ك��ان منذ  م��ن  الم���دق« يصنع شخصية  ف��ي »زق���اق  نجيب محفوظ 
الأولى: »الزقاق كما هو، ضيق طويل تتناثر فيه الحوانيت والمقاهي، وتكتنفه 

من جانبيه بيوت متلاصقة، تكاد أبوابها تتقابل من شدة الضيق«.
 بشرياً، بل يرسم الزقاق بكل تفاصيله، لاحظ كيف 

ً
محفوظ لا يقدم بطلا

ال��ت�الص��ق والتناثر ليسا مجرد  أن  م��رت�ني، وك��ي��ف  »ال��ض��ي��ق«  ت��ك��ررت كلمة 
وصف معماري، بل إشارات إلى الاختناق والفقر والتشابك الاجتماعي الذي 

سيحكم مصائر الشخصيات. الزقاق »كما هو« يعني أنه لم يتغير، وربما لن 
يتغير، وهذا الثبات القاسي هو محور التراجيديا.

»ل��م يكن في  الملح«، يبدأ بنقيض ما سيأتي:  الرحمن منيف في »م��دن  عبد 
وادي العيون ما يغري بالالتفات إليه«.

المكان المنسي، الذي لا يستحق نظرة، سيصبح مركز العالم بفعل الثروة النفطية. 
التحول  يبدأ  أن  قبل  الصفر،  لحظة  ليؤسس  يكن«  »ل��م  النفي  يستخدم  منيف 
الكارثي. البداية الهادئة، الخالية من أي دراما، تصبح بأثر رجعي أقوى لحظات 

ظهر كيف يمكن لتاريخ كامل أن ينقلب في لحظة.
ُ
الرواية، لأنها ت

الافتتاحية لصناعة  أخ���رى  ط��رق 
ظهر تنوعاً واضحاً: وصف، واعتراف، ومفارقة، وملحمة. 

ُ
الأمثلة السابقة ت

لكن هناك تقنيات أخرى لا تقل تأثيراً.
 يختار »الحوار الداخلي المباشر« في »الغريب«: »اليوم ماتت 

ً
ألبير كامو مثلا

أمي، أو ربما بالأمس، لا أدري«.
هذه الجملة تكشف لامبالاة الشخصية وارتباكها الزمني، وتضعك مباشرة 
في قلب وعي مضطرب دون أي وساطة. لا توجد مقدمات، ولا سياق، مجرد 

صوت يعلن موت أمه بنبرة باردة ومشوشة.
المباشر: »كل  الفلسفي«  »التأمل  إلى  »آن��ا كارنينا«، يلجأ  ليو تولستوي في 
بطريقتها  تعيسة  ه��ي  تعيسة،  عائلة  ك��ل  لكن  تتشابه،  السعيدة  ال��ع��ائ�الت 

الخاصة«.
هذه ليست مجرد ملاحظة عابرة، بل فرضية سيمتحنها النص عبر مصائر 
الأول��ي.  الحكم  إلى عملية تحقق من صحة هذا  القراءة تتحول  شخصياته. 
ورغم شهرة هذه الجملة، أجدها أحياناً ثقيلة بعض الشيء، وكأن تولستوي 

يريد أن يضع الفكرة كاملة قبل أن تبدأ الحكاية.
»استيقظ غريغور سامسا  »التحول«:  في  الخادعة  وبدايته  كافكا  هناك  ثم 
ذات صباح من أحلام مقلقة، فوجد نفسه في فراشه، وقد تحول إلى حشرة 

ضخمة«.
الاستيقاظ، أكثر الأفعال يومية وعادية، يتحول في نهاية الجملة إلى كابوس 
يقظ. هذا الانقلاب المفاجئ داخل الجملة نفسها يحاكي صدمة الشخصية، 

ويعلن أن قواعد المنطق المعتادة لن تنفع هنا.

محكمة دائ��رة  والنهاية..  البداية 
افتتاحية قوية، بل تبني علاقة دائرية بين  الروايات لا تكتفي بجملة  بعض 

البداية والنهاية.
لتفهم أن جملة الافتتاح  العزلة«، تعود  ق��راءة »مئة ع��ام من  حين تنتهي من 
عن الكولونيل أمام فرقة الإعدام، وهو يتذكر رؤية الثلج، لم تكن مجرد بداية 
إعادة  عند  الدائرية.  الرواية  ولبنية  بأكملها  العائلة  نبوءة لمصير  بل  عابرة، 
 مضاعفاً، لأن البداية والنهاية تصبحان 

ً
القراءة، تكتسب الجملة الأولى ثقلا

مرآتين تعكس إحداهما الأخرى.
وفي »موسم الهجرة إلى الشمال«، الاعتراف الأول »عدت إلى أهلي يا سادتي« 
يحمل ب��راءة ظاهرية ينكشف خداعها لاحقاً. حين تصل إلى نهاية الرواية، 
ت��درك أن هذه العودة لم تكن مجرد رحلة عادية من أوروب��ا، بل مواجهة مع 

انقسام داخلي لم يُحسم.
البدايات التي رأيناها، رغم اختلافها الشديد، تشترك في شيء واحد: تقول 
شير إلى أكثر ما يمكن. تضع بذرة تنمو عبر مئات الصفحات، 

ُ
أقل ما يمكن لت

.
ً
وتخلق عقداً ضمنياً: إذا منحتني انتباهك الآن، سأعطيك عالماً كاملا

السطر الأول مرآة تعكس براعة الكاتب في شدّ القارئ منذ اللحظة الأولى. إذا 
نجح في غرس بذرة الفضول، نما النص في وجدان القارئ وتحوّل إلى رحلة 
كاملة. وإذا تعثر عند البداية، فقد خسر القارئ قبل أن يمنحه فرصة حقيقية. 
هنا تتضح حقيقة بسيطة: الجملة الأولى ليست اختباراً للنص فحسب، بل 

هي الرهان الأهم الذي يجب أن يثبت فيه الكاتب أنه يستحق أن يُقرأ.

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL19نظرية الشعر

الكلمات  بين  المخفية  ال��ص��ورة  لغة 
التي تحتاج للفطنة والتفكر والقراءة 

المتأنية الناقدة لتفصح عن معناها

استسهال  إل���ى  نشير  أن  ننسى  لا 
الشعر..  من  النوع  هذا  كتابة  بعضنا 
الصلة  وثيقة  هي  نثرية  قطعاً  فنقرأ 

بالمقال

وص��ورة  ق���راءة  ن��ص  ال��ن��ث��ر..  قصيدة 
كما  سماعياً  شفاهياً  نصاً  وليست 
والحرة  العمودية  القصيدة  حال  هو 

والتفعيلة

◄

◄

◄

الشعر، هذا الدفق الشعوري الانساني، الذي جاء كالنبع الصافي من رحم ارض 
النفسي  الضغط  يخفف  ان  اج��ل  م��ن  البركانية،  بالحمم  ف���وارة  اعماقها  تغلي 
والمناخية،  البيئية،  ال��ض��غ��وط:  م��ن  ل��ه  تتعرض  وم��ا  البشرية،  ال���ذات  ع��ن  القهري 
والغذائية، ووضعه تحت طائلة الخوف والتوجس والتوتر الدائم في حياته البدائية. 

�����ر وال�����ت�����غ�����يُّ ر  ال�������ت�������ط�������وُّ  
كل هذه الظروف، وتناغما مع الظواهر الطبيعية، وانسجاما مع حدوثها والإيقاع 
الموسيقي المصاحب لها: هطول الامطار، صفير الرياح، حفيف الاشجار، ورفيف 
د لدى الانسان احساسا )شعريا( معبرا 

ّ
الخ. ول الطيور، وخرير المياه...  اجنحة 

عن هواجسه وإحساساته وتناغمه مع ما يحيط به من ايقاع كوني يتناوب بين 
زل��زال عاصف وب��رك��ان ثائر ونهر ج��ارف وانسياب نبع ه��ادئ ورفيف اجنحة 
النثر كونها  اي��ق��اع��ات��ه، وتعبير  ل�إلن��س��ان  بلبل س��اح��ر. فكانت  وت��غ��ري��د  ف��راش��ة 
الايقاع المنتظم، كابن لطبيعة يعيش في كنفها ويتأثر بمؤثراتها، أي بين الصراخ 

والانفجار، وبين الانسياب والهدوء. 
 ي��ذك��ر م��ؤرخ��و ال��ف��ن��ون: ان ال��رق��ص ث��م الشعر هما اق���دم ال��ف��ن��ون ال��ت��ي مارسها 
الانسان قبل العصور التاريخية. وقد مرت مسيرة التطور والتغير، عبر اساليب 
مختلفة وأجناس متنوعة من القول الشعري، ابتداء بالملاحم وما قبلها، ومن ثم 

الشعر المقفى والموزون، انتهاء بقصيدة النثر والنص المفتوح. 

ال�����ق�����ص�����ي�����دة وال�����م�����ق�����ال
نود ان نعرج قليلا على بعض ميزات »قصيدة النثر«، فهذه النصوص الشعرية 
التي تعتمد الايقاع الداخلي، خلعت كل قيود ما سبقها من انواع الشعر، سواء 
العمودي أو الحر أو شعر التفعيلة، فبدا كلاما ممغنطا، يضمر موسيقاه ومعناه 
اثرت  عليها،  المتعارف  القاموسية  اللغة  ت��ج��اوزت  التي  مفرداته  عبر  داخله  في 
المفردات بمعان ومضامين غير مألوفة، لتكون مولدة فاعلة لمفردات ومعان ودوال 
غير متداولة. انها لغة الصورة المخفية بين الكلمات التي تحتاج للفطنة والتفكر 
ر الذي  ظهِّ

ُ
والقراءة المتأنية الناقدة لتفصح عن معناها، فيكون القارئ الناقد كالم

ر الصورة السالبة في التصوير الفوتوغرافي، ما وهب اللغة المتداولة الراكدة  يُظهِّ
روحا جديدة من حيث المعنى والمبنى، وهذه تعتبر من اهم خواص قصيدة النثر. 
ان  للغة شبابها وتجددها. وهنا، لا ننسى  يعيد  ال��ذي  السحري  المسحوق  انها 
نشير إلى استسهال بعضنا كتابة هذا النوع من الشعر، فنقرأ قطعا نثرية هي 
وثيقة الصلة بالمقالة، بعيدة عن روح الشعر وإيقاعاته وموسيقاه، فسهل على 

مناهضي قصيدة النثر الطعن في نسبها الشعري. 

ن�������������������ص ال����������������ص����������������ورة 
 الخاصية الثانية المهمة لقصيدة النثر، كونها نص قراءة وص��ورة، وليس نصا 
نص  انه  والتفعيلة.  والحرة  العمودية  القصيدة  حال  هو  كما  شفاهيا سماعيا، 
معناه  ان يحصر  للشاعر  يمكن  لا  والمتلقي، نص  الشاعر  بين  تداولي  تفاعلي 
ومضمونه في ما ارتسم في مخيلته، انه نص متعدد المعاني، والتأويلات مساوية 
لعدد قراءه، وربما يتشظى تحت نظر القارئ لأكثر من معنى، فيكون عند القارئ 
الخطاب  ف��ور مغادرته  الخطابة  ن��ص. وه��و بذلك غ��ادر منصة  ال��واح��د اكثر م��ن 
المحللات  إل��ى  العين  م��ن  تمر  التي  ال��ص��ورة  ن��ص  إل��ى  لينتقل  للخطيب،  السمعي 
ليظهّرَها بأشكال  الثقافي والفكري  للمتلقي ومخزونه  الفكرية والخلايا المخية 
التحليل  ال���ذات على  ال��ف��رد  وم��ع��ان وم��ض��ام�ني تنسجم م��ع ثقافة وف��ه��م وق���درة 
فيها  ي��ك��ون  ال��ت��ي  السمعية  الشفاهية  المنبرية  القصيدة  م��ن  بالضد  وال��ت��أوي��ل، 
الشاعر القائل هو سيد القول، وقابض المعنى، ومحدد المضمون في حين يكون 
السامع متلقيا سلبيا، مستهلكا يزدرد الكلم، ويستنسخ الصور دون ان يكون 
له دور في تظهيرها أو تدويرها الا بحدود ضيقة للغاية لا تبتعد كثيرا عن مراد 

الشاعر الخطيب. 
 هذا الوصف لقصيدة النثر يتطلب رعاية وطقسا خاصا للاستمتاع والقراءة، هو 
طقس ومستلزمات القراءة الناقدة المنتجة، أي يفترض ان تنزل المنصة أو المنبر 
لتكون كرسيا بين كراسي قراء النص الجالسين حول طاولة مستديرة، يتوهج 

القراء.  اليهم الشاعر كأحد  القراء مضافا  عندهم النص منتجا نصوصا بعدد 
وبذلك فإن قصيدة النثر تجعل من القارئ سيدا حرا مستقلا ومنتجا مشاركا، 
وليس متلقيا مسلوب الارادة، مقفل التفكير، محدد التعبير بأطر ضيقة محددة 

بفهم ومراد الشاعر. 

ق���������ص���������ي���������دة ال���������ف���������رد 
والهيمنة  والأبوية  الوصاية  المتحررة من  ال��ذات،   - الفرد  النثر: قصيدة   قصيدة 
الجمعي  والعقل  الوعي  الصلدة ذات  الكتلة  الجمهور،  الرسالية، وليست قصيدة 
تحركه  الاحتجاج،  أو  والتهليل  والهياج  للهتاف  المستعد  المتصلب،  الخرساني 

عواطفه، ويتحكم فيه حبله الشوكي الذي يعتمد ردود الفعل الانعكاسية اللاإرادية 
الواقع  المباشرة، وليس تلافيف مخه المتبصرة الموزونة المفكرة. لذلك نرى مدى 
النثر حين تلوى رقبتها، وتسحل  ال��ذي توضع فيه قصيدة  القهري والمأساوي 
سحلا، لتلقى من خلال منابر القاعات الاحتفالية والمهرجانات الجماهيرية المعدة 
لقصيدة الخطاب التحريضي والترويضي المباشر، فتعيش قصيدة النثر غربتها 
اجل  من  يعمل جاهدا  ع��دائ��ي،  استفزازي  مع جو  انسجامها  وع��دم  وتعاستها 
تشويهها وإذلالها أو عدم المبالاة بما تريد قوله، تشعر بالغربة والاغتراب وكأنها 
تتكلم بلغة اجنبية غير معروفة من قبل الحضور الصاخب المحيط بها. قصيدة 
نافذة  تمتلك عينا  انها  آذان��ا مفتوحة،  يمتلك حنجرة قوية ولا  النثر مخلوق لا 

البصر، ومخاً متطوراً. 
 ن��رى ان قصيدة النثر: ه��ي ول��ي��دة ون��ت��اج شعور ف��ردي يعيش ف��ي ظ��ل مجتمع 
الحداثة وما بعدها، مجتمع تسوده قيم الفرد الذات الحرة، التي لم تعد مستسلمة 
للتقاليد والقانون الصارم الا بما يوفر للإنسان الحيز الكافي من الحرية للتعبير 
عن مشاعره ورغباته وأحاسيسه، انسان ما عاد يؤمن بأي ثابت سوى المتغير. 
عالم بلغ فيه التقدم العلمي مستوى فاق التصور وبسرعة كبيرة متسارعة دوما 
دون توقف، ما تطلب كسر كل الحواجز والقوالب الجامدة والأس��س الثابتة في 
وسائل الانتاج، وفي المأكل والملبس والسكن ووسائل النقل. مجتمع يطالب دوما 
لتناقضات  نتيجة  مؤلمة،  ونفسية  روحية  ازم��ة  يعيش  والرتابة،  التكرار  بكسر 
التطور  التي تريد ان تقلب مسرى ومجرى  الرأسمالية الاستغلالية،  المجتمعات 
لتجعل من الانسان عبدا مطيعا للآلة وليس العكس، قيم الربح ثم الربح السائدة، 
البلدان والشعوب  أي ان الانسان استطاع ان يهدم الحدود ويكسر السدود بين 
والثقافات، وان يتحدى الموروث الجامد، ولكنه لم يستطع ان يخلص الانسان من 
قيد الضرورة لينطلق إلى عالم الحرية، وهي رياض ومسكن ومرفأ قصيدة النثر، 
النظم الرأسمالية اطبقت بآلتها الجبارة على روح الانسان خالق جبروت وتطور 
الآل��ة وليس العكس، ما جعله في ح��وار دائ��م ومتجدد مع ذات��ه من اج��ل ان يعيد 
الصحيح بما يخدم الانسان، ويوسع من حيز حريته، ويعطيه  للتطور مساره 
والغناء  والموسيقى  كالرياضة  والروحية،  النفسية  متطلباته  لإغناء  كافيا  وقتا 

والإبداع الادبي والفن التشكيلي وما اليه. 

ط�������������اق�������������ات ش������ع������ري������ة
 ولأجل هذا يجب ان يكون التطور التكنولوجي والعلمي، لا بكونه يراكم الثروات 
في خزائن الاثرياء، بل بمقدار ما يوفر للإنسان من الوقت الحر لاكتمال غناه 
الروحي والنفسي. كل هذه المعاناة والتناقض الصارخ بين عالم تكنولوجي ومنتج 
مادي هائل، محطم القيود ومختصر المسافات، ومنتج لتداخل الحضارات، وبين 
حالة العوز المادي والقلق النفسي الناتج عن التهديد بالبطالة، أو التعرض للكوارث 
بالأخطار  تنذر  التي  البيئية  والتغيرات  والتشرد  والأم���راض  وال��ح��روب  النووية 
الوخيمة على مستقبل البشرية، وفقدان الثقة بسوق العمل الاستغلالي المستعبد 
لعقل وجسد الانسان، باعتباره سلعة تباع وتشترى في سوق العمل الرأسمالي 
ومتطلباته، فجر طاقات شعرية هائلة تجاوزت كل قوانين وثوابت المنتج الفني في 
مختلف المجالات ومنها: الموسيقى والشعر وبقية الفنون. اصبح للصورة الهيمنة 
التي يريدها  الوجهة  الناس وتصنيع وعيهم وتوجيهه صوب  الكبرى في حياة 
النثر،  الثقافة والتوجيه. وبذلك فإن قصيدة  الإع�الم ودور  مالك مفاتيح وسائل 
والنص المفتوح، وموت المؤلف، اصبح منتجا وإفرازا طبيعيا لمثل هذه المجتمعات، 
بالعكس مما هو حاصل في المجتمعات المغلقة التي ما زالت قيم وتقاليد ما قبل 
الحداثة مشبعة في بنية )مجتمعاتها(، متناغمة مع نزعة استهلاكية غير منتجة 
وح��راك اجتماعي راكد مؤيسن، لا يصلح الا لنمو وتكاثر الأشنات والطحالب، 
الكامن وراء غربة وعزلة قصيدة  الرئيس  السبب  يستفزه كل جديد. وه��ذا هو 
النثر وغيرها من اشكال وأنواع الفنون المتطورة، وهو السبب الكامن، كما نرى، 
وراء ولادة قصيدة »النثريلة« كما سماها الدكتور عبدالله الفيفي في العديد من 
دراساته، وهي: ثنائية النثر والتفعيلة في النص الشعري، كمحاولة لإيجاد وسيلة 
تفاهم وانسجام مع النصوص الخطابية الشفاهية المهيمنة على الساحة الادبية 
في بلداننا. فوضع منتجو هذا النوع أو الجنس من الادب نخبة النخبة الغريبة غير 
الهاتفة، كتل تيمم وجهها  الكتلة البشرية  التي لا يمكنها ان تندمج مع  المألوفة، 

صوب القبور غير آبهة بحاضرها ومستقبلها. 
من ذلك نخلص إلى ضرورة فهم طبيعة قصيدة النثر وتوفير المناخات المناسبة 
المنبر، كما  الخطابة وقصيدة  فن  مع  وع��دم دمجها  وتداولها،  لقراءتها وفهمها 

نشهده الآن في العديد من المؤتمرات والأمسيات الشعرية.

فهمها وأهمية  النثـر«..  »قصيدة  خصائص 
حميد الحريزي

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



الثقافيمتابعات20

◄

يُ��ق��ام  ال���ذي   ،Frieze London ل��ن��دن ف��ري��ز  م��ه��رج��ان  يُ��ع��د 
البريطانية، وتحديداً في حدائق  العاصمة  سنوياً في قلب 
ريجنت الشهيرة، واحداً من أهم المعارض الفنية المعاصرة، 
العالم. لا يقتصر دور فريز على كونه  والأكثر تأثيراً في 
معرضاً ضخماً، بل هو سوق فني عالمي، يحدد اتجاهات 
هذا  يجمع  مقبل.  لعام  والأس��ع��ار  والمعاصر  الحديث  الفن 
الحدث السنوي نخبة من صالات العرض العالمية والفنانين 
فيها  يلتقي  »ق���م���ة«،  ب��م��ن��زل��ة  ليصبح  وال��ن��ج��وم،  والم��ق��ت��ن�ني 
الإب���داع ب��الم��ال وال��ن��ق��د. إن ف��ري��ز ليس م��ج��رد م��ك��ان لعرض 
اللوحات، بل هو مرآة ثقافية تعكس قضايا اللحظة الراهنة، 
ه��و جديد وج���ريء في  م��ا  ومنصة أساسية لاستكشاف 

الفن المعاصر على الساحة الدولية.

ظاهرة ثقافية 

لوحات  أم��ام  ال���زوار  بيضاء فسيحة، يصطف  وف��ي خيام 
ضخمة وأعمال تركيبية مذهلة، يتبادلون الآراء، ويلتقطون 
ا، 

ً
الصور، ويتابعون عروض الأداء المباشر. هذا ليس متحف

المهرجان  للفن،  فريز  مهرجان   Art Fair Frieze ه��و  ب��ل 
الذي يعيد تعريف تجربة الاستمتاع بالفن كل خريف. يعد 
مهرجان فريز لندن أحد أهم الأحداث الثقافية في العاصمة 
الفني  الإب����داع  ب�ني  يجمع  سنوياً  فنياً  وح��دث��اً  البريطانية، 
 Frieze والحضور الدولي. فمنذ انطلاقته عام 2003، تحوّل
إل���ى م��ا ه��و أك��ث��ر م��ن م��ج��رد م��ع��رض، إن���ه ظ��اه��رة ثقافية 
المعاصر،  الفن  أح��دث ملامح  الضوء على  وتجارية تسلط 
والجمال  وال��س��وق،  الفن  بين  العلاقة  ح��ول  نقاشات  وتثير 
والربح، وجدوى الاقتناء من عدمه للإشخاص والمؤسسات. 

سوق الفن العالمي

شارك في المهرجان هذا العام أكثر من 280 غاليري، تمثل 
الفنية، وعقدت صفقات  45 دول��ة، وعرضت آلاف الأعمال 
 ،Frieze Art Fair الجنيهات، هذا هو مشهد بيع بملايين 
ا مؤشر على 

ً
الذي لا يمثل فقط تظاهرة فنية، بل هو أيض

نبض سوق الفن العالمي. 
أم��ان��دا ش���ارب، وهي  ب��دأ مهرجان فريز ع��ام 2003، وتعد 
ناشر  فنية، وماثيو سلوتوفر، وهو  أعمال  ورائ��دة  ناشرة 
ورائ�����د أع���م���ال ب��ري��ط��ان��ي، م���ن أب����رز ال��ش��خ��ص��ي��ات الم��ؤث��رة 
 Frieze ف��ي ع��ال��م ال��ف��ن الم��ع��اص��ر، وق���د أس��س��ا م��ع��اً م��ج��ل��ة
المتخصصة في الفن والثقافة المعاصرة عام 1991. كانت 
المجلة بمنزلة منصة فكرية، جمعت بين النقد الفني والحوار 
الثقافي، ولاقت نجاحاً واسعاً في الأوساط الفنية، مهّد هذا 
الثنائي لإط�الق مهرجان فريز  أم��ام  النجاح لاحقاً الطريق 
للفن Frieze Art Fair في عام 2003، في حديقة ريجنت 
واسع،  استخدام فضاء  المهرجان من  فكرة  ج��اءت  بلندن. 
بين  ويجمع  يوازيه حداثة،  بأسلوب  المعاصر  الفن  يعرض 
ص���الات ال��ع��رض ال��ع��الم��ي��ة وال��ف��ن��ان�ني وال��ج��م��ه��ور ف��ي ح��دث 
سنوي، وأصبح اليوم من بين الأهم على مستوى العالم في 
مجال الفنون البصرية. جمعت رؤية أماندا شارب وماثيو 
ال��ت��ج��اري، فأسسا  والفكر  الإب��داع��ي  الحس  ب�ني  سلوتوفر 
نموذجاً يحتذى في كيفية بناء منصات فنية عالمية التأثير.

 Frieze Art Fair ومنذ انطلاقه، فرض مهرجان فريز للفن

نفسه كأحد أبرز الأحداث الفنية على الساحة العالمية. يقام 
ريجنت،  داخ��ل حديقة  أكتوبر  في شهر  المهرجان سنويًا 
ز 

ّ
يرك ال��ذي   Frieze London أبرزها ع��دة،  أقساماً  ويضم 

 Frieze Mastersو أحياء،  لفنانين  المعاصرة  الأعمال  على 
الذي يُعنى بالأعمال التاريخية، التي تعود إلى ما قبل عام 
2000. وقد تطور الحدث بمرور السنوات، ليصبح أكثر من 
مجرد معرض، بل أصبح ملتقى ثقافياً وسوقاً فنياً يعكس 

نبض الفن العالمي وتحركاته التجارية والثقافية. 
م��ن أه���م أه����داف م��ه��رج��ان ف��ري��ز ه��و تسليط ال��ض��وء على 
أبرز الاتجاهات في الفن المعاصر، وتوفير مساحة للحوار 
ر 

ّ
والتفاعل بين الفنانين والجمهور والمؤسسات الفنية. ويوف

ومواهب  أس��م��اء  لاكتشاف  ف��ري��دة  منصة  كذلك  المهرجان 
جديدة في الساحة الفنية العالمية، إلى جانب عرض أعمال 
بل  فقط،  العرض  دوره على  يقتصر  راسخة. ولا  لأسماء 
يشمل برامج موازية، مثل الندوات والمحاضرات والعروض 
ا غنيًا بالتجارب الثقافية والمعرفية. 

ً
الأدائية، مما يجعله حدث

وبفضل مكانته المرموقة، يُعد فريز مؤشرًا مهمًا لاتجاهات 
س���وق ال��ف��ن ال��ع��الم��ي، ح��ي��ث تعقد خ�الل��ه ص��ف��ق��ات بملايين 
الفن  الجنيهات، مما يجعله حلقة وصل حيوية بين مبدع 
الثقافي من جهة، والتجارة والاستثمار من جهة  والإنتاج 

أخرى. 

القلاع الفنية

وب�ني أروق���ة الم��ه��رج��ان ال��س��ن��وي، ال���ذي يجمع ت��ج��ارب الفنّ 
الم��ع��اص��ر ب��ال��ت��ج��ارب والأع���م���ال ال���رائ���دة، دبّ����ت ال��ح��رك��ة في 
عدّ من القلاع الفنية 

ُ
أجنحة عدد من صالات العرض، التي ت

 ،David Zwirner العالمية. على سبيل المثال، شارك غاليري
بهابها  هوما  الباكستانية  للفنانة  ج��دي��دة  نحتية  بأعمال 
كريس  مثل  لفنانين،  معاصرة  ولوحات   ،Huma Bhabha
أوف��ي��ل��ي، وال��ك��ول��وم��ب��ي أوس���ك���ار م���وري���و، وال��ف��ن��ان��ة ب��ورش��ا 
من  باعتباره  الغاليري،  هذا  قدم  زمبابوي.  من  زفافاهيرا 
ا يُعبّر 

ً
أبرز صالات العرض في مجال الفن المعاصر، عرض

ع��ن م��زاوج��ة الإع�ل�ام الفني، ب�ني التجديد وال��رص��ان��ة، وبين 
السوق والاختبار الجمالي.

 
ًال

كما عرض غاليري »بيبي هولدزورث«، ومقره لندن، أعما

ا لفنانين، مثل للفنانة البريطانية كيتي 
ً
غير معروضة سابق

م��ع تركيز خ��اص على  ل��وي��ب،  والبرازيلية صوفيا  م���وران، 
الإنسان  وموقع  المشتركة  وال��ذاك��رة  الطبيعية  الموضوعات 

في محيطه. 
كما شهدت منصة غاليري جين بوسطن، ومقرها مدينة 
اخذ  ال��ذي ح��رص على  الجهور،  قبل  بوسطن، زحاما من 
صور لمنحوتات الفنان الأمريكي ـ العراقي مايكل راكويتز، 
الآش��وري��ة،  الحضارة  م��ن  رم���وزاً  منحوتاته  حيث جسدت 
غِلتْ بورق تغليف التمور والصحف العربية وبقية اوراق 

ُ
ش

التغليف للمأكولات والمواد الاستهلاكية، في إدانة واضحة 
وت��ذك��ي��ر ب��ج��ري��م��ة س��رق��ة وت��دم��ي��ر الم��ت��ح��ف ال��ع��راق��ي وآث���ار 

مدينة الموصل.

أساطير الفن والتاريخ

 ،Frieze Masters وفي قسم أساتذة الفن، أو ما يعرف بـ
نلمس بوضوح أن بعض المبيعات تجاوزت حدود »الفنّ 
بيعت  فقد  وال��ت��اري��خ.  ال��ف��ن  أساطير  لتلامس  الم��ع��اص��ر«، 
التعبيرية الألمانية  لوحة تعود لعام 1909 للفنانة ورائ��دة 
يُقارب 3 ملايين  ــ 1962(، بمبلغ  غابريلا مونتر )1877 
دولار في اليوم الأول لافتتاح المهرجان في غاليري هوسر 
ورث. كذلك بيعت لوحة للفنان البلجيكي السوريالي رينيه 
أمريكي.  دولار  مليون  ب���ـ1.6   1953 ل��ع��ام  ت��ع��ود  مغريت 
الأعمال  تقدير  سياق  في  »القيمة«  أن  المبيعات  وتعكس 
ليست مجرد رقم، بل هي تعبير عن موقع العمل ومبدعه 
ف���ي ت���اري���خ ال���ف���ن، وم����دى رغ��ب��ة الم��ق��ت��ن��ي�ني والم��س��ت��ث��م��ري��ن 
باقتنائه. كذلك بيعت لوحة للفنان بول كيلي بما يقارب 

1.45 مليون دولار أمريكي.
 تتجلى في هذا المزيج بين دور العرض المعاصرة والمتاجر 
»الآن«  تجمع  كمنصة   Frieze م��ك��ان��ة  ال��ت��اري��خ��ي��ة،  ال��ف��ن��ي��ة 
و»الأمس« في آن واحد، وكذلك تقارب بين التوجه التجاري 
والغاليريهات  الفنون  الجمالي. ويقع على صالات  والبحث 
المشترون  ويتحمل  الفنية،  الأعمال  اختيار  المشاركة عبءَ 
عبء القيمة، ويتحمل الزائرون )مثلي( عناء ومتعة التأمل. 
وهكذا، يصبح المعرض أكثر من مجرد مكان يُباع فيه الفنّ، 

بل مساحة يُقرأ فيها الحاضر ويُعاد تأمّل الماضي. 

للفن ل��ن��دن  ف��ري��ز  م��ه��رج��ان 
من أهم المعارض والأكثر تأثيراً في العالم

 الصالات العربية
ع���رض غ��ال��ي��ري ل����وري ش��ب��ي��ب��ي، وم���ق���ره دب����ي، في 
للفنانة  أع���م���ال  م���ن  م��ج��م��وع��ة   ،Frieze Masters
ـ��ـ 2022(،  ال���رائ���دة م��ن��ى س��ع��ودي )1945  الأردن���ي���ة 
وش��م��ل��ت خ��م��س م��ن��ح��وت��ات ح��ج��ري��ة، وأح����د عشر 
 ط��ب��اع��ي��اً ع��ل��ى ال�����ورق، خ�ل�ال ال��ف��ت��رة 1973 ــ 

ً
ع��م�ال

 .1978
بينما عرض غاليري صفير زملر، ومقره بيروت 
وضمن  أي��ض��اً،   Frieze Masters ف��ي  وه��ام��ب��ورغ 
ال��رواد  بالفنانين  تحتفي  التي  »الاس��ت��دي��و«،  فعالية 
الفلسطينية سامية حلبي،  للفنانة   

ً
أعمالا الأحياء، 

الم��ول��ودة ف��ي ال��ق��دس ع��ام 1936، حيث ي��رك��ز على 
ستة عقود من الرسم التجريدي المتواشج مع البُعد 
الهندسية،  ال��زخ��رف��ي��ة،  ال��بُ��ن��ى  ف��ي  ل 

ّ
المتمث ال��ش��رق��ي 

والضوء/ اللون في البيئة الشرق أوسطية.
غ��ال��ي��ري آث����ر، وم���ق���ره ج���دة وال����ري����اض، ش����ارك في 
ع����رض ل��ف��ن��ان��ات س���ع���ودي���ات، م��ث��ل دان���ي���ة ال��ص��ال��ح 
وب��س��م��ة ف��ل��م��ب��ان، م��م��ا ي��ع��ك��س ال��ح��ض��ور ال��ع��رب��ي 

المعاصر في المعرض.

 منحوتات معاصرة 
الخضراء لحديقة ريجنت  المساحات  امتداد  وعلى 
صِبت 

ُ
 فنية ن

ٌ
أع��م��ال ت��ت��وزّع ه��ذه السنة  ل��ن��دن،  ف��ي 

ال���ظ�ل�ال«،  ف���ي   /In the Shadows« ع���ن���وان:  ت��ح��ت 
ب في الخفاء، وفي ما لم 

ّ
العنوان رؤي��ة تنق يعكس 

يُر بعد، داخل ذاكرة المكان والمادّة والغياب.
ا 

ً
اخ��ت��ار ال��ق��يّ��م��ون ع��ل��ى ال��ع��رض أرب��ع��ة ع��ش��ر فنان

ل��ل��ف��ن��ان والم��ش��اه��د كي   
ً
دول���يً���ا، ليفسحوا م��س��اح��ة

البيئي، وجذور  التغيّر  يقرآ  ولكي  العتمة،  يتلمّسا 
التاريخ، والبُعد الداخلي للذات.

من بين الأعمال المعروضة:
يدعى  ب��ري��ط��ان��ي  ف��ن��ي  ل��ف��ري��ق   Fibredog م��ج��سّ��م
القش يحيل  م��ن  وه��و ح��ي��وان ضخم   ،Assemble
وي��ح��وّل  ال��ج��م��اع��ي،  وال��ل��ع��ب  الشعبية  التقاليد  إل���ى 
المسارات الخضراء في الحديقة إلى فضاء للدهشة 

والعبور المتهمل والمتأمل. 
مجسم آخر للفنان النمساوي ارفين وورم بعنوان 
»شبح«، بدلة عمل مستعملة عملاقة فارغة وملوّنة 
ب���������الأزرق، ت���ق���ف ك���ظ���ل ص���ام���ت ل���ع���ال���م ال���ش���رك���ات 
واقع  في  التأمل  إل��ى  المشاهد  وتدعو  والاستهلاك، 
العصر الاستهلاكي وبصمة الانسان الشخصية، 

التي يتركها على أشيائه الخاصة. 
مجسّم Requiem/ The Last Call للفنانة الهندية 
ب ضخم 

ّ
ــ الأمريكية رينا سايني كلايت، عمل مرك

يُصدر تغريداً لطيور انقرضت. عزلت الفنانة هذه 
الاصوات من الاصوات البشرية في أشرطة التخابر 
العالمية الاول���ى، وحوّلت  ال��ح��رب  أث��ن��اء  الجيوش  ف��ي 
رنا بأن 

ّ
إلى تأبين، تذك الأب��دي والانقراض  الصمت 

سمع بعد.
ُ
الظلال هي أيضاً نداءات لم ت

فيء ناصر- لندن

مرآة ثقافية تعكس قضايا اللحظة الراهنة ومنصة أساسية 
ال��ف��ن المعاصر لاس��ت��ك��ش��اف م��ا ه��و ج��دي��د وج����ريء ف��ي 

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



CULTURAL21فن تشكيلي

صلاح الدين راشد*

تتجلى تجربة الفنان التشكيلي الليبي محمد بن لامين كصوت بصريّ يخرج من 
رماد الجسد وقلق الذاكرة، عابراً حدود التصنيف، ليؤسس عوالم من الاضطراب 
اللون في يده يتحوّل إلى كائن يصارع  والسكينة، من الغضب وال��رج��اء، وك��أنّ 
ال��ع��دم بحثاً ع��ن ال��خ�الص، ع��ن ض��وء يتسلل م��ن ب�ني ش��ق��وق ال��ج��رح الإنساني 
عيد للفن قدرته الأولى على 

ُ
 صوفية، ت

ً
 روحية

ً
والسياسي، يحمل في داخله نزعة

البكاء والتطهّر. 

فلسفة الألوان

في إحدى هذه اللوحات، ينفجر اللون كبركان داخلي، الأصفر والأحمر يتناوبان 
على الجسد كندوب في الذاكرة، كأنّ اللوحة أثرُ عبور عنيف لكائن يتأرجح بين 
 فحسب، إنما 

ً
الحياة والموت، بين الانبعاث والفناء، والسواد في الخلفية ليس ظلمة

حتضر. 
ُ
ت ب��راءة  البياض في الأسفل ليس صفاء بل  أن  للغياب، كما  فمٌ مفتوحٌ 

هنا يتحوّل ال��ل��ون إل��ى نبض وج���وديّ مضطرب، وال��ف��رش��اة إل��ى رع��ش��ةِ روح لا 
 للنجاة أو استسلامٌ لدوّامة من عنف لا يرى خلاصاً، كأنّ الجسد 

ٌ
تهدأ، رقصة

 عن وطن بأكمله، يحمل فوضاه ومجده المكسور في آن 
ً
في اللوحة يصرخ نيابة

واحد، كما لو أنّ الفنان يعيد كتابة سيرة الألم الليبيّ بلغة تشكيلية نارية. 
 حدّة الصرخة لتتحوّل إلى أنين بصريّ خافت 

ّ
وفي لوحة أخرى تجد مرثية، تخف

لعت عن أجسادها، 
ُ
يتسرّب من بين ثنيات اللون، الأشكال تبدو كأغلفة بشرية خ

 في فضاء من النور المحترق، البرتقاليُّ 
ً
قة

ّ
كأرواح خرجت من جلودها وبقيت معل

لم  لم��اض  كالكهف، حنيٌن  ف��ي عتمة عميقة  يتوهّج  ه��و حنين  ب��ل  لوناً  ليس  هنا 
للإنسان  مرثية  للكينونة،  جنائزيّ  بطقسٍ  أشبه  كله  والمشهد  آمناً،  يوماً  يكن 
ها 

ّ
ف اللمسات في اللوحة كأن

ّ
وهو يعاين موته البطيء داخل الظلام. حيث تتكث

تجاعيد الروح، وكل أثر لفرشاة هو شاهدُ عذاب أو بقايا سجين لم يغادر جدران 
التجربة بعد، فالفنان، الذي مرّ بظلال السجن، يحوّل قيوده إلى منحوتات ضوئية 

تسكن اللوحة، ويعيد بها نحت الذاكرة لتتنفس من جديد. 

أقنعة الروح

وفي مشهد آخر، نرى الوجه يصبح قناعاً للروح، والعيون مرايا للخوف الجماعي، 
ها تصرخ من عمق زجاج مكسور، وجوهٌ لا 

ّ
 تتدافع في العتمة، كأن

ٌ
وجوهٌ متوترة

تعرف الفرح، لكنها لا تتوقف عن النظر، تفتح عيونها على فجيعة الوطن وعلى 
احتمالات الخلاص التي لا تأتي، العيون الذهبية المحروقة لا تزال تلمع كبقية أمل 
ها تصرّ على إعلان الحياة وسط الرماد، وفي هذا الاحتراق 

ّ
لا يريد أن ينطفئ، كأن

ه يخرج من رحم الجرح العربي لا من 
ّ
الجماعي يظهر أثر »بيكون ونولده«، لكن

مختبر الأسلوب، فهنا الوجع حقيقي، والعنف تشكيلي لأنه عاش قبل أن يُرسم. 
تتوحّد هذه الأعمال في مسار واحد من البحث عن المعنى في الجرح، عن الجمال 
ال��رك��ام، فيتحوّل الفن عند الفنان محمد بن  ال��خ��راب، وع��ن الإن��س��ان وس��ط  ف��ي 
لامين إلى تجربة وجودية كاملة يعيشها اللون كما يعيشها الجسد، لا كزخرفٍ 

ستعاد بالفرشاة. 
ُ
بصري إنما كحياة بديلة ت

شاعرية النحات وصرامة المصمم

، ومن غبار الحرب كائناً 
ً
إنّ محمد بن لامين فنانٌ يصنع من رماد القذيفة وردة

��س، يجمع ب�ني ش��اع��ري��ة ال��ن��ح��ات وص��رام��ة الم��ص��م��م، ب�ني البوح 
ّ
ق���ادراً على ال��ت��ن��ف

الصوفي والاحتراق السياسي، فنه ليس تجريباً في الشكل بل تطهيرٌ للذاكرة، 
وليس بحثاً عن الجمال بل عن العدالة، عن توازنٍ بين ما يُرى وما يُحسّ، بين ما 
ى من الإنسان وما سُلب منه، فكل لوحة عنده هي وثيقة نجاة في زمن غارق 

ّ
تبق

 حياة تتحدّى الفناء.
ُ
في التيه، وكل لون هو شهادة

تتوهّج تجربة الفنان التشكيلي الليبي محمد بن لامين كجسدٍ بصريّ يتنفس 
إلى  ينتمي  أوج��اع��ه خطاباً جمالياً  ال��ذاك��رة كما اسلفت، ويصوغ من  من رم��اد 
الإنسان قبل الفن، وإلى الوجع قبل الجمال. فهو لا يرسم العالم كما هو، بل كما 
يختلج في أعماق الروح حين تصطدم بالمنفى والظلم، فتتحول الفرشاة إلى يد 

ثالثة للقلب، ولونه إلى لغة نازفة تنطق بما عجز عنه الصوت. إنه فنانٌ يعبر تخوم 
الصوفي،  التجريد  في  وأخ��رى  المتوحشة  التعبيرية  في  قدمه  يضع  التصنيف، 
ليمزج بين الانفعال الجسدي والسكينة الروحية، بين القلق والسكوت، وكأنه يعيد 

تركيب الإنسان الليبي من فتات الذاكرة والظل، من رماد الحرب ودم الحنين. 
في لوحته ملحمة صراخ من السواد والبياض يلتقي بن لامين مع وهج التعبيرية 
 صراع 

َ
كما عرفها الغرب في أعمال ويليم دي كوننغ حين جعل الجسد مساحة

 
ً
بين الرغبة والدمار، ومع فرانز كلاين في طاقته الحركية التي تجعل اللون حركة

، لكنه يتجاوزهما بجرأة الجسد العربي في لحظة المواجهة، حين 
ً
 لا شكلا

ً
وجودية

يكون اللون نداء حياة وسط العتمة لا مجرد انفعال بصري. فالأصفر في لوحته 
ال��روح حين تحاصرها الجدران، والأحمر ليس زخماً إنما  ليس إشراقاً بل نداء 
الوحيدة  الصرخة  الفن هنا هو  الداخل، وك��أنّ  العتمة من  حريق داخلي يضيء 

الممكنة في وجه العدم. 
في هذا الصخب تتجاور نبرة بن لامين مع بعض أعمال العراقي شاكر حسن 
آل سعيد في نزوعه الصوفي، ومع تجارب ضياء العزاوي في تحويل المأساة 
السياسية إلى شعر بصري، لكنه يضيف إليهما توهجه الليبي الخاص، حسّ 
الجسد الخارج من النار وهو لا يزال يحتفظ بملامح الإنسان. وفي مرثيته 
يغادر الصرخة إلى الحنين، تتهادى الألوان كوشاح من رماد دافئ، البرتقالي 
والنحاسي يتحولان إلى ما يشبه رماد الذاكرة، وجلود الأشكال المعلقة توحي 
تزال  لا  لكنها  أجسادها  من  جُ���رّدت  أرواحٌ  كأنها  ملامحها،  فقدت  بكائنات 
تحرس الحلم. هنا يتقاطع مع النحات المصري آدم حنين في شغفه بالجوهر 
أكثر من المظهر، ومع النحات اللبناني ميشال بصبوص في ميله إلى الكتلة 
العضوية التي تختزن الحنين والسكينة في آن، كما يلتقي وجدانياً مع تجربة 
أنيش كابور الهندي – البريطاني في بحثه عن المادة ككائن حيّ يئنّ ويتأمل، 
لكنه يبقى أكثر التصاقاً بالتراب الليبي وبملمس السجن وذاكرة الجدران التي 

شهدت روحه. 

النحت في الجرح

إن��ه لا ينحت ف��ي ال��ح��ج��ر، ب��ل ف��ي ال��ج��رح، ولا ي��ل��وّن ال��س��ط��ح، ب��ل يفتح صدعاً 
العالم يتحول إلى  ف��إنّ  أم��ا في لوحته الأخ��ي��رة،  ال��ض��وء.   منه 

ّ
في المعنى ليطل

الرماد، كأنها  مسرح للذعر الإنساني، وج��وهٌ متوترة تتكاثف في فضاء من 
تصرخ من داخل لوحة لفرانسيس بيكون، ذلك القريب في هواجسه من بن 
لامين، إذ كلاهما يحوّل الوجه إلى ساحة للصراع بين الوجود والانكسار، بين 
الرعب والرجاء، لكن الفرق أنّ بن لامين يحمّل وجوهه ذاكرة الجماعة، لا الفرد 
ش عن ملامحه في الظلام، كأنها 

ّ
وحده؛ وجوهه وجوه وطنٍ جريحٍ لا يزال يفت

الوجوه تستعيد  المأساوية. هذه  الليبية في أقصى تجلياتها  بالذاكرة  تنبض 
أيضاً نبرة الفنان السوري صفوان داحول في بورتريهاته الموجوعة، وصدى 
العراقي محمد مهر الدين في تجاربه التعبيرية التي تمزج بين الألم والدهشة، 
 لوحة غويا صرخة الحرب يتردّد هنا، ولكن بلغة عربية مفعمة 

ّ
بل حتى ظل

 عمل 
ّ

ك��ل إيمانهم رغ��م كل ش��يء.  لم يفقدوا  الذين  الناس  بملح الأرض وب��دم 
التشظي،  العربي في مواجهة  الفنان  لرحلة  ام��ت��دادٌ  عند محمد بن لام�ني هو 
امتدادٌ لخط الصدق الذي بدأه جواد سليم حين قال إن الفن هو ضمير الأمة 
في عصورها الصعبة. بن لامين لا يرسم ليؤرخ، بل ليطهّر، لا ليوثق الخراب 
، وكل ملمس أثرُ إنسان عبر النار 

ٌ
إنما ليُعيد له روحه، فكل لون عنده صلاة

الذين  أولئك  إل��ى جانب  وخ��رج منها والضوء بين أصابعه. في جوهره، يقف 
جعلوا من الفن فعل نجاة: مثل كليمت في رهافته الروحية، وغوغان في حنينه 
إلى الفردوس المفقود، وكارافاجيو في معاركه بين النور والظلام، لكنه يبقى 
ابن هذه الأرض، فناناً لا يرسم بعينه بل بذاكرته، لا يطارد الشكل إنما يلاحق 

الوجدان، باحثاً في رماد ليبيا عن وجهٍ يبتسم أخيراً.

* كاتب من ليبيا

م��ن رم���اد ال���ذاك���رة إل���ى ض���وء ال��خال�ص 
التجربة الوجودية في لوحات محمد بن لامين

الفنان الذي مرّ بظلال السجن.. 
منحوتات  إل��ى  ق��ي��وده  ي��ح��وّل 
ويعيد  اللوحة  تسكن  ضوئية 
من  لتتنفس  الذاكرة  نحت  بها 

جديد

لا  المحروقة  الذهبية  العيون 
يريد  لا  أم��ل  كبقية  تلمع  ت��زال 
على  تصرّ  كأنّها  ينطفئ..  أن 

إعلان الحياة وسط الرماد

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

◄

◄



الثقافيقراءات22

زينب محمد عبدالحميد  *

حول  ��ا  ج��وه��ريًّ  
ًال

س���ؤا الغيرية،  أو  الذاتية  ف��ي صورتها  السيرية،  الكتابة  تطرح 
أثر  إلى  الفردية  التجربة  النسيان، ويحوّل  يواجه  أن  ل�ألدب  الذاكرة: كيف يمكن 
ج��م��اع��ي ي��ت��ج��اوز ح��ي��اة ش��خ��ص بعينه، ل��ي��ق��اوم ف��رض��ي��ة م��ح��وه ع��ب��ر اس��ت��دع��اء 

تفاصيل قد يطويها الزمن؟
ستعاد من خلال آخر، حيث 

ُ
إنها خطاب مزدوج: ذاتٌ تستعيد نفسها، أو ذاتٌ ت

وبين  والتخييل،  التوثيق  بين  والجماعة،  الفرد  بين  للتقاطع   
ًال

النصّ مجا يصبح 
التاريخ والذاكرة. وقد نلاحظ ميل القارئ اليوم للاطلاع على نصوص تكشف عن 
إنسان »مقاوم« لضعفه، يتشابك معه في حياته الحميمة وتجربته اليومية التي 
تفتحها هُنا السيرة أمامه عبر نافذة على العادي والهامشي بقدر ما تضيء حياة 
ا مثل 

ً
الرموز. يفسر هذا الميل انتشار سير الفنانين والمفكرين والمشاهير تأليف

ق حياة المذيعة والشاعرة 
ّ
كتاب »سلوى: سيرة بلا نهاية« لكريم جمال، الذي يوث

المصرية سلوى حجازي، عبر أوراقها الخاصة ومذكراتها غير المنشورة.
ا 

ً
باتشينو حدث آل  لم��ذك��رات  العربية  الترجمة  ي��ب��دو ص���دور  ال��س��ي��اق لا  ه��ذا  ف��ي 

، بل حلقة ضمن موجة أوسع جعلت السيرة، جنسًا مطلوبًا في المكتبة 
ًال

معزو
العربية. فالقارئ هُنا لا يتعامل مع النصّ بوصفه وثيقة عن ممثل عالمي وحسب، 
 لاكتشاف خلفيات الإبداع، ومسار التكوين الشخصي. هكذا 

ًال
بل بوصفه مدخ

تتجاور السيرة الغيرية العالمية مع السيرة الروائية المحلية، ليشكلا معًا جزءًا من 
حركة ثقافية أوسع تسعى إلى استعادة الذاكرة ومقاومة النسيان.

السيرة الذاتية والسيرة الغيرية
الرفاعي نموذجًا  الكويتي طالب  للكاتب  وتمثل رواي��ة »دُوخ��ي: تقاسيم الصبا« 
الذاتية  ال��س��ي��رة  جنس  م��ع  تشتبك  ال��ت��ي   )Biofiction( السيرية  ل��ل��رواي��ة  ب����ارزًا 
والسيرة الغيرية في آنٍ واحد. فهي نصٌّ يتخذ من حياة الفنان الكويتي عوض 
 حكائية، ليعيد صياغتها سرديًا عبر لغة روائية تتجاوز التوثيق 

ً
الدوخي مادة

إلى التخييل. ومن هذا المنطلق، تضع الرواية قارئها أمام تجربة احتضار فنان، 
مركبًا  نصًا  لتنتج  ال���رواة،  أص��وات  وتتشابك  الزمن  مستويات  تتقاطع خلالها 

يُقارب من جهة حياة فرد، ويستبطن من جهة أخرى تحولات مجتمع بأسره.
لا تقتصر أهمية »دُوخي: تقاسيم الصبا« على مضمونها التوثيقي فحسب، بل 
في اشتغالها على أسئلة تتعلق بمفهوم الرواية السيرية العربية، وهي أسئلة نجد 
صداها في نصوص مثل الأيام لطه حسين أو الخبز الحافي لمحمد شكري، حيث 
ا يستوعب الفرد 

ً
 هجين

ً
يندمج التوثيق الذاتي بالتخييل السردي ليؤسس شكلا

والجماعة معًا. ومن هنا، فإن القراءة النقدية لهذه الرواية تتطلب تفكيك بنيتها 
الفني،  نسيجها  من  كجزءٍ  الغنائية  على  اشتغالها  ورص��د  والسردية،  الزمنية 
بالإضافة إلى وضعها في سياق الأدب العربي الحديث الذي ينفتح على السير 
الروائية، من دون إغفال كونها وثيقة فنية حول نشأة الغناء الكويتي وتحوّلات 

المجتمع في النصف الأول من القرن العشرين.

ل�������ح�������ظ�������ة ال���������م���������وت
اختار الرفاعي لحظة الموت باعتبارها بوابة استدعاء لتجربة الدُوخي، ما جعلها 
تتسع لزمن الوعي الداخلي على حساب الزمن الواقعي المحدود. وفي هذا التقاطع 
يلتقي السرد السيري مع الفن الروائي؛ فيغدو الاحتضار إطارًا يُعيد عبره البطل 
ا بالذاكرة الفردية والذاكرة الجماعية في آنٍ. وقد بنى العمل 

ً
قراءة حياته، مستعين

على تقاطع خطين زمنيين متوازيين: الأول: زمن قصير واقعي، يتمثل في لحظات 
بانتظار  للقرآن،  وت�الوة  قلق  في  العائلة حوله  تجتمع  ال��دوخ��ي، حيث  احتضار 
الخارجي محدود، ينحصر في بضع ساعات  الزمن  المستشفى. هذا  إلى  نقله 
فقط، ويتسم بتوتر عاطفي محكوم بانتظار النهاية الحتمية. والثاني: زمن داخلي 
ال��دوخ��ي ف��ي لحظة الاح��ت��ض��ار، فنفتح ذاك��رت��ه على  ممتد، يُستدعى عبر وع��ي 
 من الطفولة حتى لحظة المواجهة الأخيرة مع الموت. في هذا 

ًال
شريط حياته كام

البُعد يتولى البطل نفسه دور الراوي، ليحوّل النهاية الزمنية إلى بدايةٍ استرجاعية 
تعيد صياغة التجربة الإنسانية بكاملها.

إن هذه التقنية تجعل لحظة الموت أقرب إلى البرهة الكاشفة التي يصفها ميلان 
كونديرا في فن الرواية، حيث يتكثف الوجود الإنساني كله في ومضة. فالرواية لا 
تكتفي بتسجيل وقائع الاحتضار، بل تجعل منه آلية سردية لاستدعاء الماضي 
بكل تشعباته، وهو ما يضع القارئ أمام توتر بين الخارج )الاحتضار( والداخل 

)التذكر(.

السرد وسلطة  المهيمن  الصوت 
ا أخرى هي: عبد الله )ابن 

ً
لا يكتفي النصّ ب��راوٍ عليم تقليدي، بل يُدخل أصوات

إلى فضاء تتقاطع فيه وجهات  السرد  ليتحول  الدوخي( والدوخي نفسه،  خالة 
نظر متباينة. هذا التعدد يُذكرنا بمفهوم »التعدد الصوتي« )Polyphony( كما 
صاغه ميخائيل باختين، حيث يتأسس النصّ على تعدد الوعيّات المستقلة التي 
لا يذيبها المؤلف في سلطة واحدة. ومع ذلك، فإن الرفاعي لا يترك هذه الأصوات 
في استقلالها التام، إذ يجعلها تتكامل في شبكة سردية تقود نحو استحواذ 
البطل نفسه على مجرى الحكاية. يضبط الراوي العليم البداية ويوجه القارئ إلى 
ل الخارج الواقعي 

ّ
مشهد الاحتضار كإطار جامع، ثم يحضر عبد الله شاهدًا يمث

الذي يُذكر القارئ بأن ما يحدث ليس مجرد تيار وعي داخلي، بل له إطار إدراكي 
على  نفسه  الدوخي  وأخيرا يستحوذ  وأس��ري.  اجتماعي  يؤكده ص��دى  واقعي 
ا، فيغدو صوته الداخلي هو الصوت المهيمن، ليتحوّل النص إلى  السرد تدريجيًّ

»سيرة« متلفعة بغطاء روائي.
عيد رواية »دوخي: تقاسيم الصبا« - الصادرة عن دار ذات السلاسل الكويتية 

ُ
ت

العليم  ال���راوي  مَ��ن يملك الحق ف��ي رواي���ة السيرة؟ أه��و  ال��س��رد:  - مساءلة سلطة 
بوصفه مرجعية عُليا، أم البطل الذي عاش التجربة؟ هنا ينحاز النصّ إلى صوت 
كتب إلا من داخل ذاتها. غير أن أهمية العمل لا تكمن 

ُ
البطل، وكأن السيرة لا ت

في الحكاية الفردية لعوض دوخي وحدها، إذ تحول سيرته إلى سيرة جماعية، 
لأن الغناء الذي يروي تفاصيله ليس مجرد ممارسة فردية، بل تعبير عن ذاكرة 
المجتمع الكويتي. إذ ينقل الأب موروث الغناء في البحر، ليبدو الغناء وراثة عاطفية 

وثقافية ليكتشف الابن بعد فقد الأب أن الغناء هو ما يمنحه هوية وانتماء، وأن 
ا بل جزء من روح   ثانويًّ

ً
التصفيق في الطقوس الغنائية الشعبية ليس تفصيلا

له دوخي بانتقائه لأم 
ّ
الجماعة. أما تأثير الفن في تشكيل الذائقة الفردية فقد مث

كلثوم وعبدالوهاب بما يعكس انفتاح الذاكرة المحلية على الفضاء العربي الأوسع، 
ليتحوّل الغناء إلى مساحة تواصل ثقافي. ولا يصير الغناء هنا خلفية للحكاية 
 من رُعب البحر، وما يمنحه شرعية بين 

ًال
بل بؤرتها، فهو ما يُنقذ الدوخي طف

أقرانه، وما يُكسبه مكانة جماهيرية في الإذاعة في ما بعد. كما نكتشف أن الغناء 
م كبديل وجودي عن الأب الغائب، وكأنه الأب الرمزي الجديد.  يُقدَّ

ال�������س�������ردي�������ة الان����ت����ق����ال����ي����ة
مع ظهور الثروة النفطية، يتراجع البحر كمصدر رزق، ويخسر الدوخي فضاءه 
الأول، ليبحث عن بدائل في الغناء والإذاع��ة والعمل الثقافي. هذا التحوّل يعكس 
رم��زًا  الإذاع���ة  ح��دي��ث، وتصبح  إل��ى مجتمع  تقليدي  م��ن مجتمع  الكويت  انتقال 
أفق  إل��ى  الكويتي  المجتمع  الدوخي وص��وت  أوس��ع لنشر ص��وت  ا 

ً
للتحديث وأفق

أوسع.
بهذا المعنى، تمثل الرواية سردية »انتقالية«، تعبر عن تبدّل القيم والممارسات بين 
زمنين: زمن البحر وزمن النفط. واللافت أن السيرة الشخصية للدوخي تصبح 

ا لسرد هذه التحولات، بحيث تتحول حياة الفرد إلى »سيرة مجتمع«.
ً
وسيط

يُمكن مقارنة هذا المنحى بما نجده في الخبز الحافي لمحمد شكري، الذي يحوّل 
رنا بالبُعد 

ّ
بؤس الطفولة الفردية إلى شهادةٍ على واقع اجتماعي كامل. كما يذك

الاجتماعي في الأيام لطه حسين، حيث يتجاوز السرد الذاتي إلى تصوير البيئة 
الريفية المصرية في القرن التاسع عشر.

رة في 
ّ
ف الرواية عناصر رمزية داخل مسارها السردي، لكنها تظل متجذ

ّ
توظ

الحكاية التي يرويها الدوخي عن نفسه. وأبرز هذه العناصر يتمثل في »الصاحب« 
الذي يظهر في لحظات الاحتضار، بوصفه صورة مرافق غامض يتبدّى للبطل 
عند انتقاله من الحياة إلى الموت، لنكتشف أن »الصاحب« ليس سوى روحه التي 
ترافقه إلى مثواهِ الأخير، مما يجعل الحضور الرمزي هنا جزءًا من بناء الرواية 
الداخلي، وليس قراءة إسقاطية خارجية. كما يحضر البحر رمزًا ملازمًا لمسار 
حياة الدوخي منذ الطفولة. ففيه فقد والده، ومنه استمد خبرة العمل كـ »تبّاب«، 
رتبط بنداءات النهّامة. لذلك فإن البحر لا يرد في النصّ 

ُ
م فيه معنى الغناء الم

ّ
وتعل

كخلفية مكانية محايدة، بل يتخذ وظيفة رمزية تكثف معنى الخطر والفقد من 
م والانفتاح على التجربة الغنائية من جهةٍ أخرى.

ّ
جهة، ومعنى التعل

ال����ن����ص داخ�������������ل  ن�������ص�������وص   
ا في الحكاية، بل  الغناء ليس عنصرًا ثانويًّ ال��رواي��ة أن  ف��رادة  أب��رز مظاهر  وم��ن 
يتخلل بنيتها الدرامية ليصبح جزءًا من آليتها السردية. فالأغاني التي يذكرها 
ال���دوخ���ي ل��ي��س��ت م��ج��رد اس��ت��دع��اء ت��اري��خ��ي، وإن��م��ا ه��ي ن��ص��وص داخ����ل النص 
)Intertextuality( تتقاطع مع مسار السرد وتوجهه. على سبيل المثال نجد في 
الغناء الطقسي؛ من مشاهد الطبل، والنهّامة، وإخراج الجان، ما يشير إلى أن الغناء 
جزء من نسيج الحياة اليومية، مرتبط بالفرح والخوف والاندماج المجتمعي. ثم 
أع��زن��ي« لحظة مفصلية في صعود دوخ��ي وشهرته،  تمثل أغنية »ي��ا من ه��واه 
يتحول  خاصة حين  الجماعي،  بالموضوعي  الذاتي  تداخل  كيفية  عن  وتكشف 
صوته إلى نافذة جماعية تطرب الناس وتجمعهم. كما تتطور شخصية دوخي 
التراثية  الأغنية  كلمات  بعض  تغيير  فعل  يتمثلها  ج��رأة  وتكتسب  الموسيقية 
ا بل فعل رمزي  التجديد بوصفه تجديدًا موسيقيًّ »صوت السهارى«. ولا يُقرأ 
لت في إعادة إنتاج التراث وتقبل تجديده. 

ّ
يعكس شجاعة فردية واجتماعية تمث

تحدد هذه الجرأة الفنية شخصية دوخي الجديدة وتعيد موضعه ضمن صفوة 
الفنانين. وهكذا تؤسس الأغنية لحوار بين السيرة والتاريخ الثقافي والذوق الفني 

ا وذاكرة في الوقت نفسه.
ً
وتصبح حدث

* ناقدة ومترجمة مصرية

»دوخ��������������ي.. ت���ق���اس���ي���م ال����صَ����ب����ا« 
ال���س���ي���رة ال����روائ����ي����ة ك���م���ق���اوم���ة ل��ل��م��ح��و

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



مجموعتك  للرماد«،  الأخير  »العشاء  من  لنبدأ   *
ال��ن��ث��ري��ة الأول�����ى، وب���ال���ع���ودة إل���ى ل��وح��ة »ال��ع��ش��اء 
الأخ������ي������ر« ل����ل����ي����ون����اردو داف����ن����ش����ي. ف�����ي رأي��������ي أن 
عيد قراءة هذه اللوحة، ليس كمشهد 

ُ
مجموعتكِ ت

دي����ن����ي، ب����ل ك��ت��ص��وي��ر أدق ل���ل���وض���ع الإن���س���ان���ي/ 
الهُوية.. هل  الغربة، وسلب  الظلم،  النسوي تحت 
الداخلية،  تغلبَتْ رويا إسماعيل على صراعاتها 
أم اس���ت���ط���اع���ت ف��ه��م��ه��ا أك���ث���ر ل��ت��ب��ح��ث ع����ن ح��ل��ول 

لمعالجتها بعد كتابة هذه المجموعة؟
، اختياري لاسم »العشاء الأخير للرماد« خرج من 

ً
- بداية

واقع تجربة عميقة وصعبة، كنت أعيشها في تلك الفترة، 
وخ��اص��ة ب��ع��د ال��ن��ج��اة ب��أع��ج��وب��ة م��ن زل����زال أودى بحياة 
عشرات الآلاف. أما الإجابة على الجزء الثاني من سؤالكِ، 
بطبيعة  ال��ن��س��اء  تتعامل  ف��ي��ه  ك��ب��رت  ال���ذي  المجتمع  ف��ف��ي 
الحال يوميًا مع الصراعات والمشكلات أكثر من أي شيء 
إنني تغلبت على صراعاتي  القول  ل��ذا، لا يمكنني  آخ��ر. 
الداخلية تمامًا، لكنها على الأقل أصبحت أكثر وضوحًا 
ل��ن��ا مساحة  وف��ه��مً��ا ل���ي. ورغ���م أن الأدب وال��ف��ن ي���وف���ران 
على  س��اع��دان��ي  أن��ه��م��ا  إلا  الأل����م،  ع��ن  والتعبير  للتنفيس 
أكبر،  بوعي  معها  والتعايش  للتعامل  ط��رق  استكشاف 
تجاوزها  يجعل  مما  عنها،  بالتعبير  الاك��ت��ف��اء  م��ن   

ًال
ب��د

ت��ح��ديً��ا م��س��ت��م��رًا، ل��ك��ن��ه ف���ي ال���وق���ت ذات����ه م��س��اح��ة للنمو 
الداخلي والإبداع.

التغيير الحقيقي

* ف��ي ع���ام 2017 ص���درت رواي����ة »غ��اس��ل��ة الم��وت��ى« 
ال��دن��م��ارك��ي��ة س���ارة ع��م��ر، التي  ال��ك��ردي��ة -  للكاتبة 
أح���دث���ت ض��ج��ة ف���ي ال���وس���ط ال���ث���ق���اف���ي، وح��ص��ل��ت 
ع��ل��ى ج���وائ���ز ع����دة ل��ط��رح��ه��ا ق��ض��اي��ا اج��ت��م��اع��ي��ة 
نسوية، أبرزها التمييز ضد النساء، والختان في 
المجتمعات الكردية. كونكِ مخرجة سينمائية، هل 
الهدف من كاميرتك تطوير وعي المجتمع أم نقل 
الفائدة من  ال��واق��ع القاسي كما ه��ي؟ وم��ا  تجربة 

ذلك؟
التوثيق  أو  التبشير  ه��ي  الكاميرا  ب��أن وظيفة  أؤم��ن  - لا 
التواطؤ مع  أداة لزعزعة الإدراك وكسر  أراه��ا  ال��ب��ارد، بل 
العادي والمألوف. السينما بالنسبة لي ليست مرآة للواقع، 
آلياته  وي��ع��رّي  ال��خ��ف��ي��ة،  م��ش��رط يكشف طبقاته  ب��ل ه��ي 

»توعية«  إلى  أطمح  لا  معًا. شخصيًا  والجمالية  القمعية 
إل��ى جعله ي��رى ما  إل��ى إرب��اك��ه،  المجتمع بقدر م��ا أسعى 
يتفاداه النظر عادة. فالفيلم، حين يُصاغ بصدق وجمال، 
ا لا 

ً
لا يغيّر الواقع مباشرة، لكنه يُحدث في الوعي شرخ

يُرمّم بسهولة، ومن هناك يبدأ التغيير الحقيقي.

عبور الطريق

* ف���ي ح��دي��ث س���اب���ق، ذك�����رتِ أن ب��ع��ض ال��ن��س��اء لا 
عتبر متحررة. 

ُ
يزلن مقيدات حتى في مجتمعات ت

وهذا ما شهدناه مع الكاتبة سارة عمر، بعد نشر 
رواي��ت��ه��ا الأول�����ى، ح��ي��ث اض���ط���رّت ل��ل��ح��ص��ول على 
حماية. ب��رأي��كِ، من أي��ن يبدأ تحرير الم���رأة، وكيف 
ي��م��ك��ن ت��غ��ي��ي��ر ال��ن��ظ��رة ال���ذك���وري���ة ال���س���ائ���دة ت��ج��اه 

الأنثى في كلا المجتمعين العربي والغربي؟
لا  ملتبسًا،  ي��زال  لا  والتحرر  الحرية  مفهوم  أن  أعتقد   -
ا 

ً
أحيان ختزل 

ُ
ت فالحرية  بالمرأة.  الأم��ر  ق 

ّ
يتعل سيما حين 

ف��ي م��ظ��اه��ر س��ط��ح��ي��ة، ك��اخ��ت��ي��ار ال��ل��ب��اس أو التخصص 
الجامعي. كما أن تحرير المرأة لا يبدأ من تغيير القوانين 
 من تحرير الوعي، وعي المرأة بذاتها 

ًال
فحسب، بل يبدأ أو

ا 
ً
الحرية بوصفها حق المجتمع بمعنى  وحقوقها، ووع��ي 

���ا وج��ه��دًا 
ً
إن��س��ان��يً��ا. أم���ا ال��ن��ظ��رة ال���ذك���وري���ة فتتطلب وق���ت

شخصيًا م��ن الآخ���ر ك��ي لا يُ��ع��اد إن��ت��اج الأف��ك��ار نفسها 
لم تختفِ  ا 

ً
أيض الغربية  المجتمعات   بعد جيل. في 

ًال
جي

الذكورية تمامًا. لذلك، لا يمكن الحديث عن مجتمع محرّر 
إل��ى مساحات من  وآخ��ر مقيد. ف��الم��رأة حتى حين تصل 
ا ودفعت 

ً
قد عبرت مسارًا شاق تكون  والإن��ج��از،  الحرية 

���ا ك���ي ت��ص��ل إل���ى م��ج��رد 
ً
��ا ن��ف��س��يً��ا واج��ت��م��اع��يً��ا م���ؤلم

ً
ث��م��ن

اللواتي  القليلات  م��ن  كنت  أن��ن��ي  ال��ي��وم  وأدرك  »ال��ن��ج��اة«. 
عبرن هذا الطريق بأقل الخسائر.

علامة فارقة

ل��كِ أخيراً كتاب مترجم لمجموعة مقالات  * ص��در 
ال��ب��اح��ث والأك���ادي���م���ي ال���ك���ردي إن��ج�ين سُ��وس��ت��ام 
الكردية«.  بعنوان »ق��راءة ديكولونيالية للسينما 
لماذا اخترتِ إنجين بالذات؟ وما الذي وجدتهِ في 
مقالاته دفعكِ لترجمته يختلف عما طرحه السرد 

الروائي الكردي؟
- م���ا ج��ذب��ن��ي إل���ى إن��ج�ني سُ��وس��ت��ام ه���و رؤي���ت���ه ال��ن��ق��دي��ة 

إنتاج  الكردية مجرد  السينما  إلى  المغايرة، فهو لا ينظر 
ثقافي محلي، بل يضعها في قلب مشروع ديكولونيالي 
يعيد تشكيل العلاقة بين الذاكرة، والمنفى، والهوية. يتناول 
سُ��وس��ت��ام أه���م ال��ن��ق��اط الم��ح��وري��ة ف��ي السينما ال��ك��ردي��ة، 
مقدمًا دفعة غنية من المعلومات الجديدة بطريقة تحليلية، 
موضوعية، معتمدًا في الوقت ذاته لغة أكاديمية ومعرفة 
واسعة، وهو ما جعل ترجمته تحديًا كبيرًا بالنسبة لي، 
إذ شعرت أنني بدأت بالأصعب. كما يطرح سؤال: »ما هي 
السينما الكردية تحديدًا؟ ومتى بدأت؟«، بوصفه إشكالية 
التمثيلات  وينتقد  ج���اه���زًا،  ��ا 

ً
ت��ع��ري��ف ل��ك��ون��ه  لا  م��ف��ت��وح��ة، 

النمطية للكرد في السينما التركية، التي رسخت صورة 
ه. هذه المقاربة النقدية الدقيقة تجعل  الآخر المهمش والمشوَّ
أعماله علامة فارقة في الدراسات السينمائية عن السينما 
م��ا دفعني لاختياره ضمن مجموعة من  ال��ك��ردي��ة، وه��و 
أت��رج��م أعمالهم ف��ي مشروع  ال��ذي��ن  النقاد والأك��ادي��م��ي�ني، 
أك���ب���ر، ي��س��ع��ى إل����ى ب���ن���اء أرش���ي���ف ن���ق���دي ع���رب���ي ش��ام��ل 

للسينما الكردية، ستصدر أجزاء منه قريبًا.

المأساة.. خيار فني 

ال��ف��ن، وخ��اص��ة السينما، هي  * ي��رى سُوستام أن 
اس���ت���م���رار ل���ن���ض���ال ال���ش���ع���ب ال����ك����ردي ض����د ال��ق��م��ع 
والاستعمار.. هل شعرتِ أنكِ جسدتِ هذا المنظور 
ف��ي أف�لام��ك؟ وك��ي��ف ك���ان رد ف��ع��ل ال��ج��م��ه��ور تجاه 

ذلك؟
الجامعية، شعرت بأنني أجسّد جانبًا من  - في أفلامي 
ن��ض��ال ال��ش��ع��ب ال���ك���ردي ض��د ال��ق��م��ع والاس��ت��ع��م��ار، كما 
ي����راه سُ��وس��ت��ام، ع��ب��ر اس��ت��خ��دام ال��ل��غ��ة ال��ك��ردي��ة، ال��ش��ع��ر، 
يكن  ل��م  هويتنا.  ع��ن  تعبّر  ال��ت��ي  والتفاصيل  الموسيقى، 
التركيز على المأساة خيارًا فنيًا فحسب، بل هو انعكاس 
الكردي،  الشعب  يعيشه  ال��ذي  اليومي  والاضطهاد  للألم 
ل�ل�إب���داع السينمائي.  م��م��ا ي��ج��ع��ل الم���أس���اة م����ادة خ��ص��ب��ة 
عُرضت هذه المشاريع في صالة الجامعة، وحصلت على 
الفني،  المستوى  على  الأس��ات��ذة  م��ن  مشجعة  ملاحظات 
به في  أم��رًا مرحّبًا  يكن  لم  الكردية  القضايا  تناول  لكن 
ا إلى 

ً
ال��وس��ط الأك��ادي��م��ي ال��ت��رك��ي. ل��ذل��ك، اض��ط��ررت مؤقت

ا 
ً
الابتعاد عن بعض الموضوعات المرتبطة بثقافتنا، حفاظ

على مساحة الإنجاز والاستمرار في العمل. أما الجمهور، 
ف��ك��ان ت��ح��ديً��ا ب��ح��د ذات����ه، إذ إن ع���رض فيلم ك���ردي أم��ام 
جمهور محدود الأفق تجاه المسألة الكردية يشبه السير 
م العمل بلغة  يُ��ق��دَّ ف��ي حقل ح��س��اس م��ن الم��ع��ان��ي. فحين 
العرض  بهما كثيرون، يصبح مجرد  وذاك��رة لا يعترف 

 من أفعال المقاومة الهادئة.
ًال

فع
* كلمة أخيرة توجهينها للنساء اللواتي ما زلن 
ي��ع��ان�ين م��ن التمييز الاج��ت��م��اع��ي وال��ن��وع��ي ح��ول 

العالم، وكيف يتجاوزن ذلك؟
- ال��ت��غ��ي��ي��ر لا ي��أت��ي م���ن ال���خ���ارج، ب���ل ي��ج��ب أن ت���ب���دأه كل 
آمنَّ  المعنيات هي:  للنساء  . كلمتي 

ًال
أو ام��رأة من داخلها 

ال��ع��ون لأخ��ري��ات  اب��ن�ني وع��ي��ك��ن، وام�����ددن ي��د  بقيمتكن، 
يشبهنكن في الحلم والأهداف. التضامن بين النساء هو 
تثق  نوعها، فحين  ك��ان  مهما  العوائق  لكسر  أول خطوة 

ا.
ً
المرأة بالمرأة، يصبح المستحيل ممكن

* كاتبة ورئيسة تحرير مجلة إيلدا

CULTURAL23حوار

حوار: نينا عامر*

أنموذج للإبداع النسوي الكُردي
السينما إلى  الشّعر  من  إسماعيل..  رويا  المُخرجة 

رغم العقبات السياسية التي واجهها الشعب الكردي، بدأت ملامح السينما الكردية 
تتشكل في منتصف القرن العشرين، لتصبح أكثر من مجرد أفلام، بل أصبحت توثيقًا 
اختار  ال��ذي  ه��وزان حسيني،  الكردية. من روّاد هذه الحركة المخرج  للتراث والثقافة 
إنتاج أعماله باللغة الكردية، وعلى نهجه تسير ضيفتنا في هذا الحوار الخاص، الكاتبة 
الشابة والمترجمة والمخرجة الكردية، رويا إسماعيل، حاصلة على بكالوريوس في السينما 
أصدرت  وقد  السينمائية،  الدراسات  في  وماجستير  والاتصال،  والإع�الم  والتلفزيون 
أفلاماً عدة، ركّزت على قضايا الأقليات والفئات المهمشة. كما صدر لها ديوان بعنوان 
وأخ�يراً   ،2023 عام  والنشر  للدراسات  موزاييك  دار  للرماد« عن  الأخ�ير  »العشاء 
صدر لها كتاب يضم مجموعة مقالات مترجمة للباحث الأكاديمي الكردي إنجين سُوستام 

عن دار ميلاد في السعودية، والذي أتاح لنا فرصة لقائها والتعرّف أكثر على تجربتها وإسهاماتها في صناعة السينما الكردية.

الترجمة
ال��ج��رأة، هل  الترجمة بهذه  * بعد دخولك مجال 
ت��ع��ت��ق��دي��ن أن ال��ت��رج��م��ة ق���د ت��ح��ل م��ح��ل ك��ت��اب��ات��ك 

الشخصية، أم أنها تجربة إضافية مثمرة؟
- الكتابة جزء من هويتي، والتي أعتبرها أمرًا شخصيًا 
وخ���اصً���ا ك��م��ا الم��وس��ي��ق��ى. أم���ا ال��ت��رج��م��ة، ف��ك��ان��ت دائ��مً��ا 
، بدأته حين توفرت لي الظروف المناسبة 

ًال
مشروعًا مؤج

بالتأكيد،  مثمرة  إضافية  تجارب  والقراءة. هي  للتركيز 
ول���دت م��ن رغبتي ف��ي الإس��ه��ام ف��ي السينما م��ن خلال 

الكتابة والترجمة.

السينما والموسيقى

خرج بهمن قبادي ق��ال ذات م��رة: »ل��و لم أكن 
ُ
* الم

مُخرجًا لكنتُ موسيقيًا«. ماذا عنكِ لو لم تكوني 
مخرجة وكاتبة ومترجمة، ما هو شغفكِ الآخر؟

بدأت  إذ  ا، 
ً

أيض الأغلب كنت سأصبح موسيقية  على   -
رحلتي مع الفنون عبر الكمان، الذي كان المحطة الأولى. 
��ا، وت��وس��ع��ت مع 

ً
الفنية الأخ���رى تشكلت لاح��ق الم��ج��الات 

مرور الوقت لتشمل السينما والأدب. ومع ذلك، وبسبب 
تركيزي على البُعد الأكاديمي والجانب العملي في مجال 
أمرًا  الذي أصبح  العزف،  ابتعدتُ تدريجيًا عن  السينما، 
شخصيًا للغاية، ثم تحوّل مع الوقت إلى ملاذ داخلي ألوذ 

به للتأمل والإلهام، بعيدًا عن الأضواء.

الكاميرا  وظيفة  ب��أن  أؤم��ن  لا 
هي التبشير أو التوثيق البارد.. 
الإدراك  لزعزعة  أداة  أراه��ا  بل 
وك��س��ر ال��ت��واط��ؤ م���ع ال��ع��ادي 

والمألوف

ال��ف��ي��ل��م ح��ي��ن يُ���ص���اغ ب��ص��دق 
وجمال لا يغيّر الواقع مباشرة.. 
لكنه يُحدث في الوعي شرخاً لا 
هناك  ومن  بسهولة..  يُرمّم 

يبدأ التغيير الحقيقي

ال���م���رأة ح��ت��ى ح��ي��ن ت��ص��ل إل��ى 
والإن��ج��از  الحرية  م��ن  مساحات 
ت��ك��ون ق��د ع��ب��رت م��س��اراً شاقاً 
ودفعت ثمناً نفسياً واجتماعياً 
م��ؤل��م��اً ك���ي ت��ص��ل إل���ى م��ج��رد 

»النجاة«

◄

◄

◄

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة



رئيس التحرير وليد عبد اللطيف النصف

الأخيرة
CULTURAL

 تصدرها شركة دار القبس للصحافة والطباعة والنشر، الكويت ص.ب 21800 الصفاة • الرمز البريدي 13078 برقياً: القبس

فاكس: 24816941 • البدالة: ٤/22/24812819 خطوط • التحرير: 24812823 • الاشتراكات: 1807111

EMAIL: INFO@ALQABAS.COM • :الانترنت •

تحرير: د.جمال حسين علي إخراج: علي فياض

العدد الـ  61 - ديسمبر  2025 - 24 صفحة

ع��ل��يخمسة أزهار للملحق الثقافي ح���س���ي���ن  ج����م����ال  د. 

الخامس  أنهينا عامنا  العدد، نكون قد  بانتهاء هذا 
منذ إص��دار العدد الأول للملحق الثقافي لـ القبس 

في ديسمبر 2020. 
ب��دأ حلم إص��دار منشور يعنى ب��الأدب وال��ف��ن، غير 
م��ت��خ��ص��ص ج������داً، وف������وق ال����ع����ادي والم�����أل�����وف، م��ن��ذ 
 ع��ام، لغاية ما 

ّ
طفولتي، وت��ط��وّر ه��ذا الحلم، ف��ي ك��ل

ثقافي شهري،  إص��دار ملحق  بالإمكان  أن  شعرت 
يصبح حديثاً للأجيال، نقدمه كعمل فريد لا يشبه 
م��ا ق��ب��ل��ه، وك���ل م��ن��اي ك���ان ان يستمر وي��ث��ب��ت على 

أقدامه. 
الكثير  ال��ـ61 بين أيديكم وقد خرجت  العدد  وها هو 
فته 

ّ
م��ن الأع����داد الم��اض��ي��ة م��ن تحت ال��رك��ام ال���ذي خل

أوقات المحنة والإغلاق العالمي بسبب كورونا.
»الم��ل��ح��ق ال��ث��ق��اف��ي« ال���ذي  ف���ي الاف��ت��ت��اح��ي��ة الأول�����ى ل��ـ
أصدرناه في ذروة الفيروس الذي عصف في العالم 
الكيلومترات  أقطع  بيوتهم، كنت  الناس في  وحبس 
الصحيفة  إلى  للذهاب  التجوّل  بسبب حظر  مشيًا 
بغية إع���داده وإص���داره في وقته الم��ح��دد.. وصفت 
فقد  ال��ث��ق��اف��ة«،  »ف�ل�اح  باختصار:  حينها  نفسي 
جنائن  إنشاء  تعني  لي  بالنسبة  الثقافة  كانت 
صغيرة ف��ي ال��ذاك��رة وح��دائ��ق م��ن ال��زه��ور في 
 ك��ت��اب فيها مثل أري��ك��ة ف��ي هذا 

ّ
ال��ن��ف��س.. ك��ل

طاقة  ويمنحك  تعبك  يمتص  الكبير  المنتزه 
ج���دي���دة، وأع����اد ح��ل��م ال��ط��ف��ول��ة م����رّة أخ���رى، 
 م����رّة، 

ّ
وج��ع��ل��ن��ي أب�����دأ م���ن ج���دي���د ف���ي ك����ل

حيث ك��ان ع��ل��يّ أن أغ���وص أك��ث��ر فأكثر 
ف���ي ت��ج��رب��ة ال���نِ���عَ���م وأن أن�����ام وع��ي��ن��اي 
مثل  ب��ي��ديّ.  ح��ت��ى  وأح��ل��م  مفتوحتان 
م��ع »الإل��ي��اذة«  الأك��ب��ر ينام  الإسكندر 
ت��ح��ت وس���ادت���ه. أث���ن���اء ت���راج���ع ال��ق��م��ر، 

أح��ت��ض��ن »الأودي����س����ة« ل��ه��وم��ي��روس، أو 
ربما ستنسب جميع الكتب الباقية إلى مؤلف واحد 
غامض، مثل هوميروس.. أحلم بصوت عالٍ وأردد 
ر ف��ي ال���ن���صّ.. في 

ّ
ال��ع��ب��ارة م��ن أع��م��اق��ي ل��ك��ي ت��ت��ج��ذ

جذعه وأغصانه وفروعه وأوراقه، لتنطلق المفردة مع 
الطيور إلى النجوم.

يفترض لوركا: »لو كنت جائعًا وعاجزًا في الشارع، 
ا، كنت طلبت نصف رغيف وكتاباً«. 

ً
لما أطلب رغيف

رني فيديريكو غارسيا بمئات مثلي، فهناك من 
ّ
ذك

أن يتخيل عالماً بلا طيور، هناك من لا  لا يستطيع 
يستطيع أن يتخيل عالماً بلا ماء، أما أنا فلا أستطيع 
تعبير خورخي  ح��دّ  أتخيل عالماً بلا كتب، على  أن 
ال��ت��اري��خ، حلم الإنسان  م��ر  ب��ورخ��ي��س. فعلى  لويس 
المنجل  ابتكر  الأدوات.  من  ع��ددًا لا يحصى  وصنع 
ال��ت��ي يحفر بها وصنع  ال���ذي يحصد ب��ه والم��س��ح��اة 
يفتح  أو  كوخه  ب��اب  نفسه  على  يغلق  ال��ذي  المفتاح 
السيف والم��ح��راث كامتداد  ال��واس��ع. خلق  ل��ه قصره 

ا 
ً

لذراعه التي لا تستطيع القيام بكل شيء، وقام أيض
بتأليف الكتب وهذا امتداد ذهني - عقلي - عاطفي 

لخياله وذاكرته.
واضحة:  أحلامًا  واللاحقين«  »السابقين  ل��دى  كانت 
أجواء أدبية آمنة، مسرح حر، قاعات عرض نظيفة، 
 كان نوره الذي يحلم به ولا 

ّ
إنتاج غير موجّه، ولكل

 بهذا »ال��ن��ور«.. وهل ما زال 
ّ

ي��زال يحمله.. فماذا حل
بعض منه ف��ي الأف���ق ال��ي��وم؟ وق��د ي��ك��ون الملحق هو 
القبس الفريد المتبقي من جيل الكبار وإصداراتهم 

الأدبية الرائعة التي اختفت تدريجيا للأسف.
ومع المواقف المؤذية التي أحاطت بالثقافة، كنا بحاجة 
إلى أن شيئاً ينهض الأدب من خلاله مجددا لمواجهة 
والنشر غير  والاب��ت��ذال  الإسفاف  العالية من  الموجة 
ك��ان من  التي خلقت جيلها معها، بحيث  الم��س��ؤول 
الصعوبة بمكان إعلان مشروع ثقافي ما كنوع من 
 من 

ً
التغيير.. فحتى »الملحق الثقافي«، اعتبره شكلا

أشكال ثقافة المقاومة، الذي لا ينظر إليه البعض بعين 

الرضا، وفي مقدمتهم مثقفون، وخاصة من الطراز 
خطيرًا  ت��ه��دي��دًا  حداثية  انتقالة  أي��ة  يعتبرون  ال��ذي��ن 
- أن أيّ 

ّ
ون -وهُ��م على ح��ق

ّ
ال��راس��خ، ويظن لوضعهم 

ل خ��ط��رًا على م��ا ك��رّس��وه م��ن أم��ر واق��ع 
ّ
ب��دي��ل يشك

باعتبارهم البديل الوحيد المتاح أمام الجمهور، الذي 
ا منهم 

ً
اعتاد على نتاجهم المكرّر وغير المتطوّر، ظن

يحاربه  ما  أول  البديل،  لذلك صياغة  الأدب.  هو  أن��ه 
المثقف الكسول، التقليدي، الذي تعوّد الاعتياش على 

الأدب البايت والجمهور الخامل.
لقد مهد »الملحق الثقافي« الطريق للتغيرات النظرية 
التي ظهرت في أربعينيات وخمسينيات وستينيات 
الطريق  إن��ش��اء  ف��ي  ال��ت��ي ساهمت  العشرين،  ال��ق��رن 
ل��ح��رك��ات أدب��ي��ة وف��ك��ري��ة م��ل��ه��م��ة، ون��ق��ل��ت الأدب من 
م��س��ت��وى إل����ى آخ�����ر. وق����د ع�����ززت ت��ل��ك الم���ن���ش���ورات 
الثقافية من التقارب الجديد بين الأدب والعالم بسبب 
ال��خ��ص��ائ��ص ال��ف��ري��دة ل��ه��ذا الات���ج���اه؛ إذ ك��ان��ت تهتم 
والدراسات  الإبداعات  جانب  إلى  الحديثة  بالتيارات 

الثقافية »العالية«، وبالتالي سعت إلى طمس الخطوط 
التي اعتقد البعض من المعاصرين أنها تفصل بين 
الم��ج��ال�ني »ال��ن��ظ��ري وال���واق���ع���ي«. ول��ه��ذا ال��س��ب��ب، ف��إن 
المنشورات الثقافية السابقة، حاولت تحليل الثقافتين 
»العالية« و»الشعبية«، باعتبارهما جزأين لا يتجزآن 
من كل واحد. كما أكدت على مجال الحرية المعقول 
المنشور فيها،  الثقافي  الأدبية والإنتاج  الأعمال  في 
وبرهنت على إمكانية المنشور الورقي من خلق جيل 
إبداعي جيد ورصين. بالتالي لا ينظر إلى المنشورات 
ا ولا يُنظر إليها 

ً
الثقافية باعتبارها انعكاسًا بسيط

على أنها محددة بشكل سلبي بالسياق؛ فهي ليست 
مستقلة، بل جزء لا يتجزأ من الإطار الذي ينتجها، 
أي الإط���ار الاج��ت��م��اع��ي وال��س��ي��اس��ي والاق��ت��ص��ادي. 
النمطية عند دراستها  ولا يمكن استبعاد الصور 
الثقافية  الأشكال  فيها  تترابط  مساحة  باعتبارها 

والمجتمع.
ال����ذي يعكسه م��ل��ح��ق ثقافي  ال��ت��أث��ي��ر  ف��م��ا م��ق��دار 
ش���ه���ري؟ وم����ا م����دى ع��م��ق الإن����ت����اج ال��ف��ن��ي ال���ذي 
المعاصر،  للعالم  إدراكنا  يؤثر في  الأدب  يجعل 
ولعل جزءاً من الإجابة يكمن في البعد الأدبي 
ال��ت��اري��خ. وكشكل  ف��ي  وت��أث��ي��ره��ا  للنصوص 
من أشكال العمل الاجتماعي الذي يستحق 
لو  ثقافيًا. حتى  منتجًا  باعتباره  الدراسة 
التي  الأدبيين  المنظرين  نظر  وجهة  قبلنا 
ت��ق��ول إن الإص������دار ال��ث��ق��اف��ي لا ي��ص��ور 
وال��ف��ن��ان�ني أو عصرهم،  الأدب�����اء  ح��ي��اة 
ف�ال ب��د م��ن الاع��ت��راف ب��أن النصوص 
الم���ن���ش���ورة ه���ي م���ن ص��ن��ع الإن��س��ان 
ول��ه��ا ال��ك��ث��ي��ر ل��ت��ق��ول��ه م��ث��ل أي منتج 

ثقافي آخر.
مسؤولة  الثقافية  الإص����دارات  ستبقى 
بشكل مباشر عن فهم تطور الشعوب والدور الذي 
الجماعية،  ال��ذاك��رة  وتشكيل  الهوية  بناء  ف��ي  تلعبه 
لأنه من الضروري فهم كيفية حصول أنواع معينة 
م��ن الأدب أو ال��ك��ت��اب��ة ع��ل��ى ام��ت��ي��از م��ن أج���ل تبرير 
مشروع ثقافي معين. ومن أجل بناء واقع اجتماعي، 
لخلق هوية معينة  دائماً،  المثقفة  النخبة  فقد عملت 
وصياغة  الإل��ه��ام  في  قدرتها  على  اعتمادا  لجيلها، 
ال���واق���ع لإع��ط��اء م��ع��ن��ى ل���ه، ي��ص��ب��ح ف��ي��ه الأدب وال��ف��ن 

والعلم مصادر أساسية للتعامل مع الإنسان.
ت��ح��ي��ة ل��ك��ل ال���زم�ل�اء والأدب�������اء والم��ث��ق��ف�ني وال��ف��ن��ان�ني 
��اب والأك��ادي��م��ي�ني ال��ذي��ن س��اه��م��وا ف��ي الملحق 

ّ
وال��ك��ت

ال��ش��ك��ر  ب����د م����ن ت���وج���ي���ه  ل����ـ القبس، ولا  ال���ث���ق���اف���ي 
والامتنان إليهم مرتين، لأنهم آمنوا بملحقنا الثقافي، 
ولأنهم تطوعوا للمساهمة في مشروع ثقافي غير 
ربحي. فكم من الناس يتجهون نحو النور، لا ليروا 

بشكل أفضل، بل ليتألقوا بشكل أفضل.


